
НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ

ТЕМА НОМЕРА

ВЫХОДИТ 4 РАЗА В ГОД 
С 2021 ГОДА № 4 / 2025 

ISSN 2712–9276 (PRINT)

ISSN 2949–2424 (ONLINE) 

ОРТОДОКСИЯ

ПРАВОСЛАВНАЯ МЫСЛЬ 
В СОВЕТСКОЙ РОССИИ. 

ЧАСТЬ III



SCIENTIF IC JOURNAL

ORTHODOXIA

 ISSUE TOPIC

FREQUENCY: QUARTERLY
SINCE 2021 No. 4 / 2025 

ORTHODOX THOUGHT 
IN SOVIET RUSSIA. 

PART III

ISSN 2712–9276 (PRINT)

ISSN 2949–2424 (ONLINE) 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm3

ГЛАВНЫЙ РЕДАКТОР

Щипков Александр Владимирович  — д-р полит. наук, ректор РПУ св.  Иоанна 

Богослова, профессор философского факультета МГУ им. М. В. Ломоносова

ЗАМЕСТИТЕЛЬ ГЛАВНОГО РЕДАКТОРА

Щипков Василий Александрович  — д-р филос. наук, доцент кафедры междуна-

родной журналистики МГИМО МИД России, директор Русской экспертной школы

ШЕФ-РЕДАКТОР

Михайлов Родион Владимирович — канд. полит. наук

НАУЧНЫЙ РЕДАКТОР

Пущаев Юрий Владимирович — канд. филос. наук, старший научный сотрудник 

философского факультета МГУ им. М. В. Ломоносова, старший научный сотрудник 

ИНИОН РАН

ОТВЕТСТВЕННЫЙ СЕКРЕТАРЬ

Невольских Анна Алексеевна — сотрудник Русской экспертной школы

ЧЛЕНЫ РЕДКОЛЛЕГИИ:

Багдасарян Вардан Эрнестович — д-р ист. наук, профессор кафедры государствен-

ной политики МГУ им. М. В. Ломоносова, декан факультета истории, политологии 

и права Государственного университета просвещения

Вассоевич Андрей Леонидович — д-р филос. наук, директор Института востокове-

дения РГПУ им. А. И. Герцена

Гайда Фёдор Александрович  — д-р ист. наук, доцент кафедры истории России 

XIX века — начала XX века МГУ им. М. В. Ломоносова

Катасонов Владимир Николаевич — д-р филос. наук, д-р богословия, профессор 

Общецерковной аспирантуры и докторантуры им. свв. равноапп. Кирилла и Мефодия

Корольков Александр Аркадьевич — д-р филос. наук, академик Российской акаде-

мии образования

Маслин Михаил Александрович   — д-р филос. наук, заведующий кафедрой рус-

ской философии МГУ им. М. В. Ломоносова, заслуженный профессор Московского 

университета

Минаков Аркадий Юрьевич — д-р ист. наук, профессор Воронежского государствен-

ного университета, директор Зональной научной библиотеки



4mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Свидетельство о регистрации средства массовой 

информации: серия ПИ № ФС77–79913 от 18 дека-

бря 2020 г. 

Условия распространения материалов: контент до-

ступен под лицензией Creative Commons Attribution 

4.0 License.

Учредитель, издатель, редакция: Автономная не-

коммерческая организация социального и творческо-

го развития «Русская экспертная школа». 

Адрес издателя: 119049, Россия, г. Москва, 

ул. Большая Якиманка, д. 38

Сайт: www.journal-orthodoxia.ru 

E-mail: mail@journal-orthodoxia.ru

Копирайт: © АНО «Русская экспертная школа», 2025

Индексирование: журнал входит в библиографиче-

скую базу данных РИНЦ, список ВАК, «Белый список»

Цена: свободная

Подписано в печать: 01.12.2025

Отпечатано: ООО «Паблит»

Адрес: 127214, г. Москва, ул. Полярная, д. 31в, стр. 1

Формат: 70х100 1/16. 

Тираж 350 экз.

Мягков Михаил Юрьевич — д-р ист. наук, научный директор Российского военно-

исторического общества

Перевезенцев Сергей Вячеславович — д-р ист. наук, профессор кафедры истории 

социально-политических учений факультета политологии МГУ им. М. В. Ломоносова

Полунов Александр Юрьевич — д-р ист. наук, заведующий кафедрой управления 

в сфере межэтнических и межконфессиональных отношений МГУ им. М. В. Ломо-

носова

Пономарёва Галина Михайловна — д-р филос. наук, профессор кафедры философ-

ской антропологии МГУ им. М. В. Ломоносова 

Саврей Валерий Яковлевич — д-р филос. наук, профессор кафедры философии ре-

лигии и религиоведения МГУ им. М. В. Ломоносова

Шестопал Алексей Викторович — д-р филос. наук, почётный профессор МГИМО

Шмонин Дмитрий Викторович — д-р филос. наук, директор Института теологии 

Санкт-Петербургского государственного университета



EDITOR-IN-CHIEF

Alexander V. Shchipkov  — Dr. Sci. (Political Studies), Rector of Russian Orthodox 

University of St. John the Divine, Prof., Faculty of Philisophy, Lomonosov Moscow State 

University

DEPUTY EDITOR-IN-CHIEF

Vasily A. Shchipkov — Dr. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., School of International Journalism, 

MGIMO University, Director of the Russian Expert School

CHIEF EDITOR

Rodion V. Mikhailov — Cand. Sci. (Political Studies)

SCIENTIFIC EDITOR

Yuri V. Pushchaev — Cand. Sci. (Philosophy), Senior Researcher, Department of Philosophy, 

Lomonosov Moscow State University; Senior Researcher, Institute of Scientific Information 

for Social Sciences of the Russian Academy of Sciences (INION RAN)

EXECUTIVE SECRETARY

Anna А. Nevolskikh  — Russian Expert School

EDITORIAL BOARD:

Vardan E. Bagdasaryan — Dr. Sci. (History), Prof., Department of Public Policy, Lomonosov 

Moscow State University, Dean of the Faculty of History, Political Science and Law, State 

University of Education

Andrey L. Vassoevich — Dr. Sci. (Philosophy), Director of the Institute of Oriental Studies, 

Herzen University

Fedor A. Gaida — Dr. Sci. (History), Assoc. Prof., Department of Russian History of the 

19th — early 20th century, Lomonosov Moscow State University 

Vladimir N. Katasonov — Dr. Sci. (Philosophy), Dr. Sci. (Theology), Prof., Ss. Cyril and 

Methodius Theological Institute of Post-Graduate Studies in Moscow

Alexander A. Korolkov — Dr. Sci. (Philosophy), Academician of the Russian Academy of 

Education

Mikhail A. Maslin  — Dr. Sci. (Philosophy), Prof. emeritus, Head of the Department of Rus-

sian Philosophy, Lomonosov Moscow State University



6mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Mass Media Registration Certificate: PI No. FS77–

79913 dated December 18, 2020

Distribution Terms: The content is available under 

a Creative Commons Attribution 4.0 License.

Founder, Publisher, Editorial Office: Autonomous non-

profit organization for social and creative development 

“Russian Expert School”.

Address: 119049, Russia, Moscow, Bolshaya Yakimanka 

St., 38

Website: www.journal-orthodoxia.ru 

E-mail: mail@journal-orthodoxia.ru

Copyright: © ANO Russian Expert School, 2025

Indexing: the Journal is included in the bibliographic 

database Russian Science CItation Index (RINTS), VAK 

(Higher Attestation Commision) list, “White List”

Price: free

Published: 01.12.2025

Printed: LLC “Publit”

Address: 127214, Moscow, Polyarnaya St., 31v, Bldg. 1

Format: 70х100 1/16. 

Print run 350 copies.

Arkady Yu. Minakov — Dr. Sci. (History), Prof., Voronezh State University, Director of the 

Zonal Scientific Library 

Mikhail Yu. Myagkov — Dr. Sci. (History), Scientific Director of Russian Military Historical 

Society

Sergey V. Perevezentsev — Dr. Sci. (History), Prof., Department of the History of Social 

and Political Doctrines, Faculty of Political Sciences, Lomonosov Moscow State University 

Alexander Yu. Polunov — Dr. Sci. (History), Head of the Department of Interethnic and 

Interdenominational Relations Management, Lomonosov Moscow State University

Galina M. Ponomareva — Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Department of Philosophical Anthro-

pology, Lomonosov Moscow State University

Valery Ya. Savrey — Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Department of Philosophy of Religion and 

Religious Studies, Lomonosov Moscow State University

Alexey V. Shestopal — Dr. Sci. (Philosophy), Prof. emeritus, MGIMO University

Dmitry V. Shmonin — Dr. Sci. (Philosophy), Director of the Institute of Theology, Saint 

Petersburg State University



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm7

Содержание

Представляем номер: «Православная мысль в Советской России. Часть III» . . . . .    9

А. В. Щипков 
Истоки социал-христианского традиционализма в советском  
религиозном самиздате 1970-х годов на примере журнала «Община» . . . . .     11

А. Ю. Минаков    
Трагическая судьба священника Дмитрия Дудко: к истории  
православно-патриотического движения в 1970-е годы  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  34

Игумен Виталий (И. Н. Уткин)  
Проект Вселенского собора как пространство обновленческой утопии  
(по материалам «Вестника Священного синода православной  
российской церкви»)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      52

А. А. Руденко   
Изменение конфессиональной политики позднего СССР:  
причины и последствия  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   76

Священник Павел Сержантов  
Синтез исихастского богословия и русской  
религиозной философии в очерках А. Ф. Лосева  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          101

Н. Н. Ростова  
Объединение «Маковец» в русской культуре . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              122

П. Н. Роговой, В. А. Щипков, Ю. В. Пущаев, Р. В. Михайлов   
Особенности организации православного самиздата  
в 1970–1980-х годах  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      142



8mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Contents

Presenting the Issue: Orthodox Thought in the Soviet Russia. Part III . . . . . . . . . . . . .             9

A. V. Shchipkov 
The Origins of Social Christian Traditionalism in Soviet Religious  
Samizdat of the 1970s: The Case of the Journal Obshchina  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

A. Yu. Minakov    
The Tragic Fate of Priest Dmitry Dudko: Toward a History of the  
Orthodox Patriotic Movement in the 1970s . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   34

Hegumen Vitaly (I. N. Utkin) 
The Project of an Ecumenical Council as a Space of Renovationist Utopia  
(Based on Materials from the “Bulletin of the Holy Synod of the  
Orthodox Russian Church”) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  52

A. A. Rudenko   
Transformation of Confessional Policy in the Late Soviet Union:  
Causes and Consequences  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   76

P. B. Serzhantov, priest  
The Synthesis of Hesychast Theology and Russian  
Religious Philosophy in the Essays of Aleksei Losev . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          101

N. N. Rostova  
The “Makovets” Association in Russian Culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              122

P. N. Rogovoy, V. A. Shchipkov, Yu. V. Pushchaev, R. V. Mikhailov   
Features of the Organization of Orthodox Samizdat  
in the 1970–1980s  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  142



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm9

ПРЕДСТАВЛЯЕМ НОМЕР: «ПРАВОСЛАВНАЯ МЫСЛЬ  
В СОВЕТСКОЙ РОССИИ. ЧАСТЬ III»

Уважаемые читатели!
Мы представляем вашему вниманию уже третий номер из серии вы-

пусков, посвящённых интеллектуальным поискам и интеллектуальной 
жизни русского Православия в советский период отечественной истории, 
тем ответам, которые давала православная мысль на вызовы того слож-
нейшего времени.

Надо сказать, что в целом история православной мысли в СССР ещё 
плохо изучена. В советское время она по очевидным причинам находи-
лась в подполье, вынуждена была скрываться. А после крушения СССР 
в нашей сфере образования и науки долго доминировали западные под-
ходы, которые не были ориентированы на поиски и подчёркивание свое-
образия и оригинальности русской духовной и интеллектуальной культу-
ры. Как следствие, мы сегодня имеем следующую ситуацию: у нас до сих 
пор западное богословие, и его виднейшие представители для очень мно-
гих историков богословия и исследователей в области интеллектуальной 
культуры известны лучше, чем отечественные православные мыслители  
и богословы. Хотя ситуация с ними ещё интереснее с научно-исследова-
тельской точки зрения. Ведь они действовали в период  официальной 
монополии государственного атеизма.

Поэтому мы серией номеров под общим названием «Православная 
мысль в Советской России» в меру своих скромных сил поставили себе 
целью способствовать заполнению этой лакуны. Тут возможен и нужен 
самый широкий спектр тем, поскольку ещё остаётся много белых пятен. 
Это и учения разных православных философов, богословов и пропове-
довавших в советское время священников (в этом номере есть статья 
священника П. Б. Сержантова, посвящённая богословию А. Ф. Лосева, 
и статья А. Ю. Минакова о деятельности и жизненном пути отца Дмитрия 
Дудко). Также это интеллектуальная деятельность разных неформальных 
православных групп, изучение истории православного самиздата в позд-
нем СССР и как интеллектуального источника (статья о самиздатовском 
журнале «Община»), и как его подпольного существования, функцио-
нирования и распространения в обществе (интервью с П. Н. Роговым). 
Отдельные темы — государственная конфессиональная политика в СССР, 

ПРЕДСТАВЛЯЕМ НОМЕР



10mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

задававшая официальные жёсткие рамки для православной культуры, 
и явления, которые были на границе между Православием и светской 
культурой (статья Н. Н. Ростовой об обществе «Маковец»), и многое дру-
гое.

На будущее скажем, что мы намерены продолжать развивать это 
направление и открывать новые темы и в дальнейших номерах наше-
го журнала, касающиеся истории интеллектуальных поисков русского 
Православия в советское время. Ибо материала для его изучения и усво-
ения здесь ещё много.

А. В. Щипков



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm11

ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4. С.  11–33

УДК 2.7.–2.9.

DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-11-33 

А. В. Щипков
РОССИЙСКИЙ ПРАВОСЛАВНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ СВЯТОГО ИОАННА БОГОСЛОВА,  

МОСКВА, РОССИЯ

Истоки социал-
христианского 

традиционализма 
в советском 

религиозном самиздате 
1970-х годов на примере 

журнала «Община»

Аннотация. Самиздатский журнал «Община» (1978  год), 
как и  подпольный Христианский Семинар по проблемам 
Религиозного Возрождения, чьим печатным органом он был, 
имел несколько задач. А именно: построить в СССР полноцен-
ную христианскую общину, воссоздать православное образо-
вание для мирян, вернуть людей от материализма и нигилизма 
к евангельским истинам. В статье анализируются все аспекты 
существования издания, включая редакционную политику, 
отношения с надзорными органами, с советской идеологией 
и с либерально-диссидентским окружением. При этом утвер-
ждается, что впервые после 1960-х годов усилиями издате-
лей «Общины» и руководителей семинара (А. И. Огородников, 
В.  Ю.  Пореш и  др.) в  России было воссоздано социал-хри-
стианское мировоззрение, в рамках которого христианские 



A. V. SHCHIPKOV 

12mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

истины становились основным критерием социальной и даже 
политической мысли. В то же время, по мнению автора ста-
тьи, «Общину», несмотря на её неподцензурность, нельзя на-
звать диссидентским изданием. Православные интеллектуалы, 
имевшие к ней отношение, не призывали к слому «режима», 
эмиграции и  другим формам отвержения государства. Они 
лишь ставили целью постепенно воцерковить советское го-
сударство и  советское общество: не исключено, что после 
этого изменения произошли бы сами собой. Неподцензурная 
социал-христианская мысль оказалась зажатой между двух 
сил: советских охранительных структур и либерально-дисси-
дентским духовно-мировоззренческим прессингом. Социал-
христианские группы вынуждены были воспроизводить либе-
ральные формы противодействия советскому режиму, идя 
в этом отношении по накатанному пути. Но эта зависимость 
шаг за шагом преодолевалась, и выход социал-христианства 
на свою собственную дорогу в конце концов привёл к расцве-
ту идей православного социального традиционализма уже 
в 2010–2020-е годы. Наследство, оставленное «Общиной» на-
шим современникам, ценно прежде всего тем, что позволяет 
непредвзято взглянуть на предтеч сегодняшних православных 
традиционалистов.  

Ключевые слова: диссидентство, духовное возрождение, ли-
берализм, модерн, неподцензурность, православие, самиздат, 
социал-традиционализм, социал-христианство

Для цитирования: Щипков А. В. Истоки социал-христианского 
традиционализма в советском религиозном самиздате 1970-х 
годов на примере журнала «Община» // Ортодоксия. — 2025. — 
№ 4. — C. 11–33. DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-11-33

П  осле краха коммунизма мы наблюдаем кризис его идеологическо-
го старшего брата — глобального либерализма, что в целом сви-

детельствует о закате модерна как культурно-исторического явления. 
В этой ситуации вызывают повышенный интерес различные немодер-
нистские идейные течения 1960–1970-х годов, которые с трудом проби-
вали себе дорогу среди модернистских идеологий и дискурсов. 



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm13

Особое значение в связи с этим приобретает история русской ре-
лигиозной неподцензурной печати ХХ века, в особенности её социал-
христианская линия. Ярким примером русского социал-христианст-
ва ХХ века является «Община» — самиздатский журнал подпольного 
Христианского Семинара по проблемам Религиозного Возрождения 
(существовал в  1974–1980  годах). В  содержательно-концептуальном 
отношении издание представляет собой обобщение духовного, полити-
ческого и культурного опыта подпольной православной группы 1970-х. 
Лидером группы был А. И. Огородников, а окормлялась она известным 
православным священником Дмитрием Дудко, который был для боль-
шинства её членов духовно-нравственным авторитетом.

Сохранившийся второй номер журнала «Община» как продукт сво-
его времени одновременно типичен и нетипичен. Необходимо учесть 
обстоятельства времени, с которыми был связан выход в свет данного 
издания. Это и политические преследования участников, и технические 
сложности с издательским процессом (отсюда ограниченное число ма-
шинописных копий и скудный тираж), и риски, связанные с распро-
странением. Всё это наложило ощутимый отпечаток на редакционный 
подход, который отличается определённым эклектизмом. Материалы 
номера относятся к самым разным культурным, жанровым и тематиче-
ским «епархиям». Стремление собрать под одной обложкой как можно 
больше разнородного материала было более чем оправданной тактикой, 
учитывая, что следующий номер по причине неподцензурности издания 
мог просто не выйти в свет. 

Не случайно в  преамбуле к  основному корпусу текстов читате-
ля просят не удивляться тому, что журнал выходит со второго номе-
ра. Редакция подчёркивает, что это не дань модернизму, но «суровая 
правда нашей небывалой действительности». Летом 1977 года, «ясным 
солнечным утром, не предвещавшим ничего неожиданного, Александр 
Огородников был вызван на приём к зав. отделением 4-й Градской боль-
ницы Москвы. По возвращении в палату он с изумлением обнаружил, 
что готовый макет первого номера журнала, лежавший под больничным 
матрасом, бесследно исчез» (Община 1978: 1).

Год спустя, 21 мая 1978 года, в Смоленске у членов подпольного 
православного издательства был изъят корпус материалов и 7 экзем-
пляров второго номера этого журнала. Однако невероятными усилиями 
авторов и практически детективными операциями, включая слежки, 
погони, фотокопии и проч., этот номер удалось восстановить и издать. 



A. V. SHCHIPKOV 

14mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Иными словами, материалы «Общины» имели далеко не стопроцентную 
выживаемость в политических условиях советских 1970-х годов. 

Чтобы в полной мере понять направленность и задачи «Общины», 
а  также самоидентификацию многих её авторов, следует учитывать 
её тесную и непосредственную связь с «Христианским семинаром по 
проблемам религиозного возрождения», появившимся в начале 1970-х 
годов. Целью семинара было способствовать духовному возрождению 
России, вести православное просвещение, а также воссоздать феномен 
общинных отношений для преодоления религиозного кризиса, вызван-
ного советской внутренней политикой. Именно эту работу прямо и кос-
венно отражали многие материалы журнала «Община» (выбор названия 
в данном случае абсолютно закономерен). Журнал был выпущен в са-
миздате осенью 1978 года под редакцией москвича А. И. Огородникова 
и ленинградца В. Ю. Пореша на 283 машинописных страницах, в 19 эк-
земплярах. Второй номер «Общины» по факту оказался первой увидев-
шей свет версией журнала. Менее чем через год после её выхода (летом 
1979 года) семеро участников семинара были арестованы, а материалы 
уже готовившегося к выходу третьего номера «Общины» изъяты. Таким 
образом, в истории русской православной мысли журнал «Община» со-
хранился в одном номере.

Этими обстоятельствами — но, конечно, не только ими — объясня-
ется жанрово-тематический разброс материалов: от богословия и поли-
тики до эстетических манифестов (Андрей Белый, символисты 1920-х), 
от стихотворных текстов и  псевдорелигиозного фэнтези (Даниил 
Андреев) до различных свидетельств и мемуаров, включая, например, 
«Воспоминания красногвардейца об убийстве царской семьи» (Община 
1978: 204). Существенное место на страницах журнала занимают пети-
ции и обращения политического характера, диалоги с представителя-
ми власти (МВД, КГБ) и апелляции к «международному общественному 
мнению». 

Стоит сразу сказать, что при рассмотрении текстов номера необхо-
димо учитывать некоторую историческую изменчивость читательского 
взгляда: то, что считается сегодня безусловным архивным материалом, 
например, поздние тексты Андрея Белого и Льва Шестова, в 1970-е не 
выглядело таковым и воспринималось как актуальная мысль. В качест-
ве литературного дополнения к основным материалам опубликована 
прекрасная, но до сих пор недооценённая поэзия представителя лите-
ратурного Бронзового века Олега Охапкина. 



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm15

Редакторская стратегия «Общины» предполагала взаимодействие 
религиозного просвещения и общественной работы по освобождению 
сознания людей из пут советской идеологии. На страницах «Общины» 
постепенно, но довольно отчетливо, вырисовывается социал-христи-
анская мировоззренческая платформа, появляются первые ростки хри-
стианской социал-традиционалистской идеологии. Примечательно, 
что происходит это фактически впервые после 1967 года, когда была 
разгромлена национально-христианская группа Игоря Огурцова  — 
Всероссийский социал-христианский союз освобождения народа 
(ВСХСОН). 

В уведомительном тексте «От составителей» обозначена основная 
задача журнала — «откликнуться на те проблемы, которые ставит жизнь 
перед современным христианским сознанием». Творческая энергия лю-
дей Церкви, по мнению составителей номера, не всегда находит себе 
воплощение: «Мало храмов, нет ни одной начальной духовной школы… 
нет журнала, сотрудничая в котором, молодёжь могла бы участвовать 
в общем христианском деле. Всё это вынудило нас создать в 1974 г. ре-
лигиозно-философский семинар, результаты работы которого и призван 
отражать наш журнал» (Община 1978: 1). 

Изучение установочных текстов второго номера «Общины» позволя-
ет читателю заглянуть в редакционную лабораторию, ощутить духовно-
психологическую настроенность авторов и редакции. «Мы хотим выра-
зить на страницах журнала, — пишут составители второго номера, — 
опыт больного молодого поколения, пришедшего в Церковь лечить свои 
раны. Этот опыт нашего пути ещё не воспринят церковным сознанием 
и ждёт своего осмысления в лоне вселенского опыта Церкви и своих 
церковных исследователей» (Община 1978: 1).

При этом указывается на наличие у нынешнего поколения право-
славных мыслителей очевидных идейных и духовных предтеч: «…от-
крывая истину русской религиозной философии, Хомяков, Достоевский, 
Вл. Соловьёв, о. С. Булгаков, прот. Г. Флоровский привели нас на паперть 
и поставили перед вратами Церкви. И наши больные души услышали 
наконец тихий зов Бога» (Община 1978: 33). 

Александр Огородников и Борис Развеев в материале «Круг про-
блем семинара» подчёркивают, что религиозные «собеседования», на-
чатые в сентябре 1974 года и приведшие в итоге к созданию «Общины», 
должны были «внести Логос в  хаос нашего брожения» (Община 
1978: 34) и были вызваны следующими причинами: «жажда живого 



A. V. SHCHIPKOV 

16mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

христианского общения любви, ясно осознанная потребность бого-
словского образования, которого иными путями мы получить никак не 
могли, активная нужда в построении православного миросозерцания 
и воцерковления мира нашего сознания, долг миссионерского служе-
ния» (Община 1978: 34). 

Между тем «под священными сводами Церкви» социал-православ-
ную молодёжь ждали не только новые формы духовно-религиозной жиз-
ни, но и новые проблемы: «Нашему воцерковлению сопротивлялась язы-
ческая стихия и путы интеллигентской гордыни, <…> но самое невыно-
симое то, что наше стремление жить полнокровной церковной жизнью 
наткнулось на постоянную дискриминационную практику уголовного 
преследования. Всё это вынудило нас попытаться самим решить свои 
проблемы» (Община 1978: 34). 

Прослеживая духовный путь участников семинара и  связанного 
с ним журнала, следует учитывать, что светская по своей сути самоиден-
тификация интеллигентского круга, к которому принадлежали авторы 
«Общины», накладывала определённый отпечаток на их мировоззре-
ние. Многие из них как бы раздваивались между двумя сообществами: 
церковной общиной и советско-российским интеллигентским кругом, 
своего рода интеллектуальной корпорацией, развёрнутой в  сторону 
светских же (в основном западных) авторитетов и ценностей, а не в сто-
рону Царствия Божьего. Но так же как в христианстве «нет ни Еллина, 
ни Иудея, ни обрезания, ни необрезания, варвара, Скифа, раба, сво-
бодного, но все и во всем Христос» (Колоссянам 3:11), так нет в нём ни 
интеллигента, ни пролетария, ни люмпена. Отсюда возникает странное 
впечатление от убеждения авторов журнала, что Христос и апостолы 
якобы «отвечали на вопросы современной им жизни». Разумеется, это 
не так. Апостолы отвечали на вечные вопросы и, напротив, сами ста-
вили вопросы «современной жизни», то есть языческому окружению 
своего времени. 

Этот существенный для социал-христианской мысли принцип, 
конечно, не был осознан «общинниками» во всей его полноте. Так, 
например, в  статье историка и  публициста К.  Д.  Кавелина «О  ниги-
лизме и мерах, против него необходимых» содержится не только кри-
тика нигилизма, но и симптоматичный для своего времени взгляд на 
возможное переустройство Церкви. По мнению К. Д. Кавелина, лишь 
только в  том случае, если «приходское духовенство получит само
управление», церковная проповедь «приобретёт у  нас возможность 



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm17

с успехом противодействовать растлевающим учениям безбожия и ма-
териализма…» (Община 1978: 55). Так идеологическая угроза либе-
рализма использовалась для лоббирования не менее разрушительных 
институциональных решений либерально-обновленческого характе-
ра. Ситуация имела место в  1866  году, после покушения революци-
онера Д. В. Каракозова на императора Александра II. В этот момент 
К. Д. Кавелин подаёт государю записку с изложением соответствующей 
программы действий. Но по прочтении записка была отклонена со сло-
вами «Много справедливого, но не всё» — государю всё же не изменяло 
чувство здравого смысла.

Важно отметить и тот факт, что участники «Общины» и семинара 
были крайне далеки и от воззрений эмигрантского Православия, отка-
зывавших Русской Православной Церкви в легитимности из-за якобы 
неоправданного сотрудничества с советским режимом. В противовес 
этому круг «Общины» чётко осознавал свою принадлежность к истори-
ческой Русской Православной Церкви. Все авторы «Общины» испове-
довались и причащались в храмах Московского Патриархата (несколь-
ко участников позднее были рукоположены и служили священниками 
и диаконами). Все они ощущали себя наследниками и патриарха Сергия 
(Страгородского) и патриарха Тихона (Белавина), который в своё время 
промыслительно отверг некоторые, по сути, обновленческие постанов-
ления Поместного Собора 1917–1918 годов. Таким образом, «Община» 
объективно, несмотря на пестроту авторских мнений, утверждала тра-
диционалистский, а не обновленческий вектор христианской мысли. 

Многие материалы номера представляют ценность как докумен-
тальные свидетельства эпохи. Это записи, воспоминания и переска-
зы участников «Общины» и людей более широкого круга, обращения 
к властям и зарубежным авторитетам. Некоторые документы появились 
в результате общения с социальными антагонистами: представителями 
милиции и спецслужб. 

Особый интерес в свете сегодняшних событий на Украине пред-
ставляет обращение членов «Общины» к правительству с просьбой об 
открытии Киево-Печерской лавры (Община 1978: 124).

 Как известно, на её территории после 1926  года располагался 
«Всеукраинский музейный городок», велись научные исследования. 
С 1988 года территорию начали постепенно возвращать Церкви (УПЦ 
МП). Казалось, что мечта участников семинара о возвращении истори-
ческого памятника в церковное владение исполнилась. Но интересно, 



A. V. SHCHIPKOV 

18mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

что сказали бы они сегодня, когда Киево-Печерской лавра, после пе-
рехода в  руки представителей псевдоцерковной организации ПЦУ 
(Православной Церкви Украины), оказалась разграблена. При этом 
ценнейшие иконы и нетленные мощи были вывезены и затем оказа-
лись в европейских музеях, в том числе в музеях Ватикана. Стремление 
лишить Киев статуса мирового религиозного центра, по сути, зачистка 
территории русского Православия стали закономерным итогом сполза-
ния Украины в русло либерально-глобалистской идеологии и политики. 

Социал-христианское мировоззрение участников «Общины» вклю-
чает в  себя и  политическую проблематику. Очень интересна в  этом 
отношении Декларация семинара «Истоки и надежды. Предварение», 
написанная А. Огородниковым (Община 1978: 2). Этот исполненный 
гражданских чувств текст призывает общество вернуться от ложного 
«советского» сознания к  христианским истинам, которые и  должны 
определять межчеловеческие отношения. Автор настаивает на том, 
что отступление от христианских норм в СССР вызвало «страшное мо-
ральное разложение народа», в результате которого «ядовитый цинизм 
и ирония, предлагаемые нам миром как стиль отношений и способ вы-
живания, разлагают наши души…» (Община 1978: 2). Указывается на 
крушение романтических идеалов юности, связанных с советским миро-
воззрением: «Наш комсомольский пафос и романтическая слепота были 
испытаны демонически-разрушительной силой жизни… Мы вставали 
в строй под мажорно-бодрящие звуки военно-физкультурных гимнов. 
И  нас охватывало чувство соединённости с  этим орущим стадом…» 
(Община 1978: 2). И  сегодня, пишет Огородников, «за нас решают, 
как нам жить, что нам читать, что нам смотреть, что петь и даже с кем 
спать», поскольку «от рождения всей социалистической культурой дан 
цельный, законченный, абсолютно и по существу ложный образ мира» 
(Община 1978: 2). Вместо всего этого генерация новой православной 
интеллигенции стремится поставить советскому обществу альтерна-
тиву: «Дать образ нашего мучительного пути, пути молодого человека 
от марксистской идеологии и безответственности атеизма на паперть 
Храма Божия…» (Община 1978: 2).

По существу, на страницах «Общины» начинает формироваться 
синтез богословской и политической мысли, то самое политическое 
богословие, вокруг которого ломалось и ломается много копий. Изучая 
сегодня Карла Шмитта, Николая Бердяева, Владимира Эрна, о. Сергия 
Булгакова, о. Георгия Флоровского, Джона Милбанка, неопаламитов, 



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm19

мы говорим о политической теологии как о давно состоявшейся дисци-
плине. Мы учимся отличать политическое богословие от сакрализации 
секулярной политики, к чему нас толкают активисты либерал-право-
славия. Но в 1970-е синтез политических и духовно-религиозных ини-
циатив был чем-то неслыханным и притягивал искателей несоветского 
образа жизни. Это вызывало агрессивное неприятие у советских идео-
логов, а также холодное, снисходительное отношение в диссидентских 
кругах.

Религиозно-политический традиционализм вынужден был преодо-
левать не только официальные запреты, но и идеологические фильтры 
западных кураторов диссидентской паствы. Последнее было почти неиз-
бежно, поскольку других идеологических точек отсчёта кроме западного 
либерализма искать было негде: политическая и медийная поддержка 
в указанный период оказывалась только западными институтами. По 
религиозной линии она исходила от католиков, протестантов, экумени-
ческого движения и православных эмигрантов так называемой париж-
ской богословской школы, находившейся под сильным влиянием ряда 
международных протестантских институтов. 

В этих условиях молодым православным патриотам и традицио-
налистам было крайне трудно формулировать и сохранять в чистоте 
свои взгляды и идеи. Социал-христианская мысль постоянно соскаль-
зывала в логику «если не одно, то другое»: если не марксизм-ленинизм, 
то либерализм и евроатлантизм. В итоге она оказывалась в чуждой ей 
когнитивной парадигме. В результате эклектичное сознание могло сов-
мещать одновременно монархизм и антиэтатизм, критику «обновлен-
цев» и почитание «катакомбников», хотя и те и другие были явлением 
одного порядка. 

Авторы «Общины» становились в этот момент объектом западных 
политтехнологий, о которых не имели даже приблизительного представ-
ления, как и о реальном мире глобального либерализма.

Исходя из логики борьбы за самостоятельность, которую социал-
христианство вело на два фронта, рассматривать тексты «Общины» 
следует не столько с точки зрения сходства, сколько с точки зрения от-
личий от стандартов диссидентской печати. При этом стоит ответить 
на вопрос: можно ли считать журнал и его авторов явлением не только 
инакомыслия, но и диссидентства. По-видимому, ответ будет отрица-
тельным. Отличия заключаются не столько в стилистике, сколько в цен-
ностных приоритетах, но ещё больше в целеполагании. В отличие от 



A. V. SHCHIPKOV 

20mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

диссидентских групп члены «Общины» и тесно связанного с ним семи-
нара ставили целью не сменить, но воцерковить существующий строй. 

На страницах «Общины» о семинаре сказано следующее: «Что это? 
Кружок взбунтовавшейся интеллигенции? Нет. Может быть, подпольное 
собрание новых революционеров? Но тогда почему так громко говорят, 
почему гостеприимно открыты двери для всех знакомых, друзей, поче-
му не соблюдается конспирация? … Нам нечего было бояться. Мы не 
вынашивали идей новой революции, хотя в наших собственных душах 
произошёл переворот, революция. А подобное вряд ли можно скрыть…» 
(Община 1978: 36). 

Если диссиденты отчётливо педалировали антисоветскость и борьбу 
с режимом, то христианских социал-традиционалистов волновало не-
что иное — возможность изменения мировоззрения, метанойи русско-
советского общества, его внутренняя, духовная трансформация — без 
учёта этой позиции «общинников» невозможно понять стратегию изда-
ния. Но результат одновременно и превзошёл и не оправдал их ожида-
ний. Как подчёркивают авторы «Общины», «такого удара в спину от мо-
лодых людей не ждала советская власть <…> ведь гниение-то началось 
с сердцевины, а сердцевиной является молодёжь» (Община 1978: 37).

Результатом стали гонения, включение репрессивного аппарата со-
ветского государства. Задача настоящей статьи заключается в изучении 
системы взглядов авторов журнала «Община», поэтому мы опустим опи-
сания обысков, допросов, арестов и тюремных сроков. Скажем только, 
что семь человек (авторы и издатели «Общины») прошли испытания 
тюремным заключением. Хотя с точки зрения членов «Общины» и семи-
нара, в конечном счёте «преследование христиан — хороший признак»: 
это значит, что «вера ещё не угасла…» (Община 1978: 36). 

В контексте гонений и репрессий отдельного рассмотрения заслу-
живает опубликованное в номере «Письмо из лагеря Игоря Огурцова» — 
основателя национально-религиозного, социал-христианского движе-
ния в рамках советской неподцензурной мысли 1960-х годов. Письмо 
публикуется в том числе «для молитвенного поминовения участникам 
семинара — об освобождении» (Община 1978: 131). Этот материал пря-
мо указывает на сохраняющуюся межпоколенческую преемственность 
среди представителей социал-христианской мысли. 

Игорь Вячеславович Огурцов и его соратники создали в 1964 году 
Социал-Христианский союз освобождения народа (ВСХСОН). Они стре-
мились вскрыть христианские корни идей социальной справедливости 



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm21

и нравственной ориентации государства. Мысль Игоря Огурцова и его 
круга — это мысль общественная, но не зависящая от секулярных кли-
ше. Она утверждала национальное движение в России как движение 
православное, «которое теперь ставит перед каждым христианином 
творческие задачи социально-нравственного обновления» (Община 
1978: 132)1. 

Важно подчеркнуть, что политическое богословие после революции 
рождается в России (уже советской) именно в этом кругу; при этом ряд 
идейных предтеч ВСХСОН отнюдь не короток и включает в себя не толь-
ко о. Сергия Булгакова и о. Валентина Свенцицкого, но и Лактанция, 
Иоанна Златоуста, Григория Нисского, Василия Великого. 

Члены ВСХСОН не призывали, как либеральные диссиденты, к «за-
щите советской конституции», «попранным ленинским идеалам», 
«борьбе за права человека», их не вдохновляли ни большевизм, ни ка-
питализм, более того, они понимали, что коммунизм — порождение 
капитализма, часть от целого. Они говорили о христианизации обще-
ства и отрицали любую «партийность», хотели местного самоуправ-
ления и четвёртой — «блюстительной» власти с правом вето (в лице 
Верховного Собора), чтобы надзирать за нравственностью принимае-
мых решений.

Основным фигурантам по делу ВСХСОН, несмотря на их «мирную» 
программу, советское руководство присудило большие сроки  — до 
15 лет, и не случайно. Партийное руководство видело главных конку-
рентов именно в лице так называемых русистов. Это следует из записки, 
направленной Ю. В. Андроповым в 1981 году в ЦК, характеризующей 
«русизм» как очень опасную угрозу. О многом говорит широко извест-
ная фраза Ю. В. Андропова: «Главная забота для нас — русский нацио-
нализм: диссиденты потом — их мы возьмём за одну ночь» (Барсенков 
2010: 179). 

В «Письме родителям», опубликованном «Общиной», И. В. Огурцов 
пишет, что он «полностью отрёкся от всякой жажды жизни» (Община 
1978: 133). «Атмосфера суда была жуткой, но несерьёзной, — пишет 
И. В. Огурцов. — Это исключительно характерный момент. В атмос-
фере пахло кровью и анекдотами. Это чувствовали все, но каждый 
из авторов играл свою роль: прокуроры, судьи, заседатели, кажется, 

1 Главный труд И.  В.  Огурцова  — «Программа социал-Христианского союза освобождения  
народа».



A. V. SHCHIPKOV 

22mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

только мальчики из охраны после нескольких заседаний поняли всё 
и, неся свою службу, не участвовали внутренне в этом омерзительном 
спектакле, превосходящем гладиаторские игры в древнем Колизее. 
Эта шутовская атмосфера остановила меня, и я не стал тратить силы 
на обстоятельное опровержение нелепого обвинения: всё и так было 
ясно, а доказывая, что дважды два не равно стеариновой свечке, сам 
выглядишь глупцом». По словам автора письма, судьи вовсе не были 
«настолько безграмотны, что не понимали, чем отличается заговор 
с целью захвата власти от создания нелегальной группы, отдалённой 
целью которой было развёртывание социал-христианского движения» 
(Община 1978: 134).

Абсурдность и, даже по советским меркам, несоразмерная суро-
вость наказания были чётким сигналом всем диссидентским группам, 
сигналом о том, с какой идеологией можно «бодаться» с властями, а ка-
кую нельзя озвучивать, поскольку такие идеи караются максимально 
жёстко.

Глядя из сегодняшнего дня, на этом примере легко проследить по-
литический симбиоз советской системы с её внешними «оппонентами», 
либеральной средой, взращиваемой западными элитами. В этой свя-
зи очень показателен другой пример. Сразу же после выхода первого 
номера подпольного консервативно-патриотического журнала «Вече» 
(В. Н. Осипов) радио «Свобода» даёт негативную оценку этого собы-
тия, обвинив журнал в «крайнем шовинизме» (27 февраля 1971 года). 
Примечательно то, насколько эта «характеристика» совпадала с ана-
логичными ярлыками советских идеологических органов. Исходя из 
многих примеров подобного «межклассового» альянса и политического 
резонанса легко понять логику демонтажа советского проекта в конце 
1980-х. И тех и других не устраивала идеология русского социального 
большинства. Отсюда крайне нервная и жёсткая реакция на социально 
безобидное инакомыслие И. В. Огурцова и его последователей. Понимая 
всю подоплёку происходящего, Игорь Огурцов определяет предъяв-
ленное ему «абсурдное обвинение в заговоре с целью захвата власти» 
именно как «страх Левиафана», который парализует и мешает членам 
Системы «чётко мыслить» (Община 1978: 134). При этом, добавляет 
он, представители советского правосудия, «желая нас ликвидировать — 
укрепили» (Община 1978: 135).

В последние десятилетия развеялись многие стереотипы, поро-
ждённые диссидентской средой в советское время. При этом трудно 



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm23

не отметить недостаточность рефлексии самих представителей этой 
среды как по поводу пройденного ими пути, так и по поводу их ми-
ровоззрения. Правда, со стороны православных мыслителей попыт-
ки такой рефлексии имели место уже в советское время. Например, 
у А. И. Солженицына в его полемике с А. Д. Сахаровым и в Гарвардской 
речи, в которой писатель говорил о тщете глобализации и опасности 
позднепросвещенческого антитрадиционализма.

Критическая рефлексия в  отношении модернистских мировоз-
зрений присутствует и у ряда авторов «Общины». Они признают, что 
«катастрофические события ХХ века разрушили классический европей-
ский мир, поколебали и разложили его духовные основы» (Чакрыгин 
1978: 57). 

Также в  главном программном тексте номера, в  Декларации 
принципов семинара (преамбуле) (Община 1978: 7), утверждается: 
«Человечество переживает особый период своей истории. На наших гла-
зах происходит закат великого века “позднего Просвещения” (выраже-
ние А. И. Солженицына), окончательно воплотившего свой попечитель-
ский порыв в тоталитарные режимы ХХ столетия. Современный глобаль-
ный кризис, разламывающий то духовно-историческое пространство, 
в поле которого и разворачивалась политико-благоустроительная пате-
тика Просвещения, привёл мир на грань распада. В пламени эпохально-
го пожара… гибнут социальные утопии, а дым этого пожара застилает 
мировоззренческий горизонт истории мутным призраком конца. <…> 
люди тяжёлым опытом открывают, что свобода, которой так пламен-
но жаждет воздыхающий мир, взятая в качестве абсолютного принци-
па, становится разрушением и небытием. Современная цивилизация, 
поглощая и перемалывая всё новые и новые нации, создаёт безликий 
космос вненациональной жизни. В то же время… возрождается нацио-
нальное самосознание и возникают активные национальные движения» 
(Община 1978: 8). При этом, по мнению авторов, «мы стоим на пороге 
новой эпохи…», в которой России «отведено особое место…». России 
«предстоит играть роковую роль в  грядущей мировой катастрофе» 
(Община 1978: 8–9). Они подчёркивают, что стремятся в современном 
разделённом мире явить общину как искомое «единство духа в союзе 
мира» (Еф. 4:3). «Отведя требовательную и жадную до наших душ госу-
дарственную руку, мы хотим построить мир независимый, способный 
к творчеству и самозащите; мир, полный Любви и Смысла» (Община 
1978: 10). 



A. V. SHCHIPKOV 

24mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Декларация рисует достаточно отчётливый и яркий эмоциональ-
но-поэтический образ того будущего, который видится православным 
мыслителям сквозь неизбежное ненастье исторических катаклизмов. 

 В. Ю. Пореш, развивая эту философско-историософскую линию, 
утверждает в  своей статье «Дай крови  — приими дух»: «Наступает 
новая религиозно-историческая эпоха, Новое Средневековье. 
Провиденциальной фигурой, предвестником её был преподобный 
Серафим Саровский. Серебряный век русской культуры жил ожидани-
ями этой эпохи (Н. Бердяев, о. Павел Флоренский и др.)» (Община 1978: 
21). Так мотивы русской религиозной философии начала века отража-
лись в творчестве авторов «Общины». 

Формируемый в этих двух текстах («Декларации» и «Дай крови — 
приими дух») взгляд на судьбы современного общества отражается и на 
эстетических позициях журнала. «Катастрофические события ХХ века 
разрушили классический европейский мир, поколебали и разложили его 
духовные основы» (Община 1978: 57), — пишет В. Ю. Пореш. Он пред-
лагает в качестве ответа на эту ситуацию принципы соборного творче-
ства (Пореш 1978: 57). Здесь В. Ю. Пореш следует по стопам художника 
и теоретика искусства, члена художественного объединения «Маковец» 
В. С. Чакрыгина. Последний в статье «О начинающемся новом этапе об-
щеевропейского искусства» провозглашает «теургическую деятельность» 
(Община 1978: 66) в качестве «завершающего предварения» самой жиз-
ни в её наивысшем, эстетическом синтезе и созидании «небесной архи-
тектуры». Причём таким теургическим методом автору представляется 
новый реализм ближайшего будущего (Маковец. Журнал искусств, № 2, 
М., 1922). (Община 1978: 67). Таким образом, искусство призвано прео-
долеть кризис, восстановить распадающийся мир эпохи модерна и прос-
вещенческого нигилизма, мир, зашедший в исторический тупик.

Проблема кризиса просвещенческого нигилизма после Второй ми-
ровой войны активно обсуждалась на Западе, при этом, в частности, 
указывалось и на просвещенческие корни фашизма2. Но русские мысли-
тели на подступах к её решению опирались на собственную традицию 
(Николай Бердяев и Павел Флоренский). 

Критика исторического «проекта Просвещения» у  авторов 
«Общины» закономерно включает в себя деконструкцию гуманистиче-
ских мифов. Об этом прямо говорится в «Круге проблем семинара»: «Мы 

2 См., напр.: (Хоркхаймер, Адорно 1997).



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm25

оказались в новом тупике. Начав бунт во имя человека, мы уничтожили 
самого человека: утверждая абстрактную личность, сняли с неё все твёр-
дые смысловые определения личности, поставили её голой перед миром. 
И в итоге мы не могли предложить миру ничего, кроме нашего нигилиз-
ма и гордого “я”. Приняв человека как меру всех вещей существующих, 
мы этим самым лишили всякой мерой его самого. <…> Современный 
безрелигиозный гуманизм, объявляя человека высшей и единственной 
ценностью, в конечном счёте оправдывает все его поступки и даже зло 
в истории. А мы почувствовали на себе всю относительность гуманисти-
ческого морализма, обернувшегося страшной девальвацией абсолютной 
ценности человеческой личности, ставшей без Бога лишь “матрицей” 
социальной системы или “социальным животным”» (Община 1978: 33).

Данное направление социальной и культурной критики в полной 
мере применимо к современной ситуации постгуманизма (трансгума-
низма). Эта проблематика тщательно разобрана, например, Джоном 
Милбанком в книге «Теология и социальная теория. По ту сторону се-
кулярного разума» (Милбанк 2022), а также в фундаментальном труде 
Василия Щипкова «Генеалогия секулярного дискурса» (Щипков 2024). 

Сосуществование с диссидентской средой для социал-христианско-
го семинара определялось ситуацией непримиримого, как в то время 
казалось, конфликта между советской системой и ценностями западно-
го мира, которые лежат сегодня в основе евроатлантизма. Но события 
конца 1980-х — начала 1990-х годов показали ценностную и истори-
ческую близость советского партийного и либерально-диссидентского 
сообществ, в итоге слившихся в рамках единой платформы. При этом 
не диссидентское сообщество, но именно партийная номенклатура со-
вершила демонтаж советского проекта и советской государственности. 
Партийная элита поменяла марксистско-ленинский волюнтаризм на 
глобалистско-колониальный либерализм, упорно отождествляя его с де-
мократией. Активными участниками демонтажа советской системы ста-
ли члены Политбюро ЦК КПСС, бывшие советские экономисты, высшие 
комсомольские чины и другие представители советского политикума. 
Таким образом, либеральные диссиденты с их западными ценностями 
и поменявшие свой политический флаг члены компартии оказались со-
юзниками в рамках одного политико-исторического тренда. 

Сегодня конфликт евроатлантизма с Русским миром, давно пере-
ставшим быть «советским» и  отказавшимся от социализма, не стал 
менее острым. Это закономерно, поскольку реальные корни этого 



A. V. SHCHIPKOV 

26mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

конфликта расположены намного глубже идейного противостояния 
«двух систем» в период холодной войны. Но православным мыслителям 
1970-х, как и всему антисоветскому подпольному движению, понять это 
было практически невозможно. Едва выбравшись из-под пресса совет-
ской идеологии, социал-христианство попадает в воронку идеологии ли-
беральной. В связи с этим авторы «Общины» бессознательно стремились 
соединить несоединимое: законы либерально-диссидентского контекста 
и христианский духовный базис; пытались наливать новое вино в ста-
рые либеральные мехи. Концептуальная непоследовательность в такой 
ситуации была неизбежна. 

Но, к счастью, соль не потеряла силу. И когда духовная зависимость 
от либеральной идеологии всё же была преодолена, социал-христиан-
ское движение сделало ощутимый рывок в своём развитии. Это прои-
зошло уже в XXI веке, в 2010–2020-е годы, когда социал-христианская 
мысль обрела новые формы, набрала силу и популярность, заявив о себе 
концепцией социального традиционализма, выходом новых социаль-
но-философских публицистических сборников — «Перелом», «Плаха» 
и «Язык», собранных в итоге в единый проект, названный его создате-
лями «По-другому» (По-другому 2017). Авторы трилогии «По-другому» 
объективно стали продолжателями интеллектуальной традиции, нача-
той «Общиной», в свою очередь впитавшей многие идейные интуиции 
разгромленного в 1960-е ВСХСОН. В завершение следует сделать одну 
очень важную оговорку. Исследуя различные в жанрово-тематическом 
отношении тексты «Общины», необходимо проводить разделительную 
линию между жизненными обстоятельствами авторов, включая их по-
литические преследования, и содержанием их текстов, особенно в тех 
случаях, когда эти тексты не связаны с темой политики и имеют соци-
ально-религиозную направленность. Второй аспект должен рассматри-
ваться независимо от первого. 

Как известно, представители диссидентского сообщества нередко 
полагали, что их незаконное преследование автоматически подкре-
пляет и обосновывает их взгляды. Разделяя эту установку, участники 
«Общины» и семинара в ряде случаев также воспринимали выстрадан-
ность своих позиций как свидетельство своей правоты. Это классиче-
ский случай персонализации тезиса — одного из когнитивных искаже-
ний в теоретических рассуждениях. Даже святые и мученики за веру 
необязательно являются авторами непогрешимых истин. Между тем 



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm27

разделяемые членами «Общины» идеи социально-нравственного обнов-
ления важны и интересны сами по себе, поскольку имеют духовную 
ценность и обладают убедительной силой независимо от политических 
обстоятельств. Поэтому программа духовного обновления и нравст-
венного опосредования общества, выработанная в рамках «Общины» 
и связанного с ней православного семинара, в советское и постсовет-
ское время многими (включая автора данной статьи) воспринималась 
с пониманием.

В пространстве либеральной мысли речь зачастую идёт не о вери-
фикации, но о легитимации взглядов с помощью политического культа. 
Образ людей, пострадавших от советской власти, способствует этому, 
подвергая либерально-диссидентскую концептологию неоправданной 
сакрализации. Социал-православным мыслителям следовало бы избе-
гать ритуалистической героизации и построения политического культа, 
тогда их позиция, сама по себе содержательная и насущная, будет зву-
чать убедительнее. Это проблема как идеологическая, так и методологи-
ческая, и её решение является важным условием самоопределения для 
социал-христианских течений в их стремлении сохранить и укрепить 
интеллектуальную независимость. 

Наследство, оставленное «Общиной» современному читателю, 
имеет высокую ценность именно потому, что позволяет непредвзято 
взглянуть на истоки русского традиционализма и  на предтеч сегод-
няшних традиционалистов. Это своего рода мост сквозь время. И хотя 
подлинное переосмысление модернистской культуры ещё впереди, но 
движение в эту сторону ускоряется и активно ведётся, в том числе и ре-
лигиозными мыслителями, в русском религиозном интеллектуальном 
поле, например, в рамках анализа и деконструкции секуляристских ди-
скурсов. В будущем традиционалистское направление, по всей видимо-
сти, будет лишь укрепляться, чему немало способствует знание трудов 
и достижений наших прямых предшественников.



A. V. SHCHIPKOV 

28mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

Барсенков А. С., Вдовин А. И. История России. 1917–2009. —  

М. : Аспект Пресс, 2010. — 846 c.

Киналь А. В., Мику Н. В. Христианский семинар по проблемам 

религиозного возрождения (1974–1979 гг.) // Современные научные 

исследования и инновации. — 2015. — № 3. — Ч. 3. — URL: https://

web.snauka.ru/issues/2015/03/48753 (дата обращения: 24.07.2025).

Милбанк Джон. Теология и социальная теория. По ту сторону 

секулярного разума. — М. : Теоэстетика, 2022. — 736 с.

Община. Журнал Христианского Семинара по проблемам Рели-

гиозного Возрождения. — 1978. — №2, Москва-Ленинград. — 283 с.

По-другому: сб. статей о традиции и смене идеологического ди-

скурса / сост. А. В. Щипков. — М. : Абрис, 2017. — 384 с.

Пореш В. Василий Николаевич Чакрыгин и проблема соборного 

творчества // Община. — 1978. — № 2. — С. 57–61.

Хоркхаймер М., Адорно Т. Диалектика Просвещения. Философ-

ские фрагменты / пер. с нем. М. Кузнецова. — М. — СПб. : Медиум, 

Ювента, 1997. — 310 с. — С. 56-67.

Чакрыгин В. Н. О начинающемся новом этапе общеевропейского 

искусства // Община. — 1978. — № 2. — С. 62–67.

Щипков А. В. Дискурс ортодоксии. Описание идейного простран-

ства современного русского православия. — М. : Изд-во Московской 

Патриархии Русской Православной Церкви, 2021. — 464 с.

Щипков А. В. Соборный двор. Публицистические статьи: 1991–

2001 / предисл. акад. Л. Н. Митрохин. — М. : Пробел-2000, 2003. — 

319 с.

Щипков В. А. Генеалогия секулярного дискурса: монография. — 

Московский государственный институт международных отношений 

(университет) Министерства иностранных дел Российской Федера-

ции, кафедра международной журналистики. — М. : МГИМО-Уни-

верситет, — 2024. — 755 с.

Neuhaus R. J. The Naked Public Square: Religion and Democracy in 

America. — 2nd ed. — Grand Rapids: William B. Eerdmans, 1997. — 280 р.

Сведения об авторе:
Александр Владимирович Щипков — доктор политических наук, 
ректор РПУ св. Иоанна Богослова, профессор философского 
факультета МГУ им. М. В. Ломоносова, 127051, Россия, Москва, 
Крапивенский пер., 4, e-mail: info@shchipkov.ru 



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm29

Конфликт интересов:
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.

Статья поступила в редакцию 19.09.2025; одобрена после рецен-
зирования 05.10.2025; принята к публикации 15.10.2025.



A. V. SHCHIPKOV 

30mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. V. Shchipkov

RUSSIAN ORTHODOX UNIVERSITY OF SAINT JOHN THE DIVINE,  
MOSCOW, RUSSIA

The Origins of Social 
Christian Traditionalism 

in Soviet Religious 
Samizdat of the 1970s: 

The Case of the Journal 
Obshchina

Abstract. The samizdat (“self-published”) journal Obshchina 
(Community) (1978), together with the underground Christian 
Seminar on the Problems of Religious Renewal for which it 
served as an official journal, pursued several interrelated aims: 
to build a genuine Christian community in the USSR, to restore 
Orthodox education for laypeople, and to lead people back from 
materialism and nihilism to the truths of the Gospel. The article 
examines various dimensions of the journal’s existence, including 
its editorial orientation, its relationship with state oversight bodies, 
its engagement with Soviet ideological discourse, and its interaction 
with the liberal dissident milieu. It argues that, for the first time 
since the 1960s, the work of Obshchina’s editors and the seminar’s 
leaders (A.I. Ogorodnikov, V.Yu. Poresh, and others) helped 
reconstruct a social Christian worldview in Russia in which Christian 
truths became the primary criterion for social and even political 
reflection. At the same time, the author contends that Obshchina, 
despite being uncensored, should not be classified as a dissident 



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm31

publication. The Orthodox intellectuals associated with it did not 
call for the overthrow of the regime, emigration, or other forms 
of outright rejection of the state. Rather, they sought to gradually 
bring the Soviet state and society into the life of the Church, in 
the expectation that broader transformations would then occur 
organically. Uncensored social Christian thought thus found itself 
caught between two forces: the Soviet security apparatus and the 
spiritual-intellectual pressure of the liberal dissident environment. 
Social Christian groups were often compelled to reproduce familiar 
liberal modes of opposition to the Soviet regime, although this 
dependence was gradually overcome. Their eventual emergence 
onto an independent path contributed to the later flourishing of 
Orthodox social traditionalism in the 2010s–2020s. The legacy of 
Obshchina is valuable above all because it allows for a more impartial 
view of the forerunners of today’s Orthodox traditionalists.  

Keywords: dissidence, spiritual renewal, liberalism, modernity, 
uncensored publishing, Orthodoxy, samizdat, social traditionalism, 
social Christianity

For citation: Shchipkov, A. V. (2025). The Origins of Social 
Christian Traditionalism in Soviet Religious Samizdat of the 
1970s: The Case of the Journal Obshchina. Orthodoxia, (4), 11–33.  
DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-11-33. [In Russian].

REFERENCES:

Barsenkov, A. S., Vdovin, A. I. (2010). Istoriya Rossii. 1917–2009 

[History of Russia. 1917–2009]. Moscow : Aspekt Press. [In Russian].

Chakrygin, V. N. (1987). O  nachinayushchemsya novom etape 

obshcheevropeyskogo iskusstva [On the Emerging New Stage of 

Pan‑European Art]. Obshchina, 2, 62–67. [In Russian].

Horkkhajmer, M., Adorno, T. (1997). Dialektika Prosveshhenija. 

Filosofskie fragmenty [Dialectic of Enlightenment: Philosophical 

Fragments] (pp. 57–61). Moscow, Saint Petersburg : Medium, Yuventa. 

[In Russian].



A. V. SHCHIPKOV 

32mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Kinal’, A. V., Miku, N. V. (2015). Khristianskiy seminar po problemam 

religioznogo vozrozhdeniya (1974–1979 gg.) [Christian Seminar on 

Problems of Religious Revival (1974–1979)]. Sovremennye nauchnye 
issledovaniya i innovatsii [Modern Scientific Research and Innovations], 

3(3). URL: https://web.snauka.ru/issues/2015/03/48753 (Accessed: 

24.07.2025). [In Russian].

Milbank, Dzhon. (2022). Teologiya i sotsial’naya teoriya. Po tu 

storonu sekulyarnogo razuma [Theology and Social Theory: Beyond 

Secular Reason]. Moscow : Teoestetika. [In Russian].

Neuhaus, R. J. (1997). The Naked Public Square: Religion and 

Democracy in America. Grand Rapids : William B. Eerdmans.

Obshchina: zhurnal Khristianskogo Seminara po problemam 
Religioznogo Vozrozhdeniya [Obshchina: Journal of the Christian Seminar 

on Problems of Religious Revival] (1978). Vol. 2. Moscow–Leningrad. [In 

Russian].

Po‑drugomu: sb. statey o traditsii i smene ideologicheskogo diskursa 

[Otherwise: A Collection of Articles on Tradition and the Change of 

Ideological Discourse] (2017). Moscow : Abris. [In Russian].

Poresh, V. (1978). Vasiliy Nikolaevich Chakrygin i problema 

sobornogo tvorchestva [Vasiliy Nikolaevich Chakrygin and the Problem 

of Conciliar Creativity]. Obshchina, 2, 57–61. [In Russian].

Shchipkov, A. V. (2003). Sobornyy dvor. Publitsisticheskie stat’i: 

1991–2001 [The Conciliar Court. Journalistic Articles: 1991–2001]. 

Moscow : Probel-2000. [In Russian].

Shchipkov, A. V. (2021). Diskurs ortodoksii. Opisanie ideynogo 

prostranstva sovremennogo russkogo pravoslaviya [The Discourse 

of Orthodoxy: Describing the Ideological Space of Contemporary 

Russian Orthodoxy]. Moscow : Izd-vo Moskovskoy Patriarkhii Russkoy 

Pravoslavnoy Tserkvi. [In Russian].

Shchipkov, V. A. (2024). Genealogiya sekulyarnogo diskursa 

[Genealogy of the Secular Discourse]. Moscow : Izd-vo “MGIMO-

Universitet”. [In Russian].

About the author:
Alexander Vladimirovich Shchipkov — Doctor of Political Sciences, 
Rector of Russian Orthodox University of Saint John the Divine, 
Professor, Faculty of Philisophy, Lomonosov Moscow State 
University, 4, Krapivensky pereulok, Moscow, Russia, 127051, e-mail: 
info@shchipkov.ru



А. В. ЩИПКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm33

Conflict of interest:
The author declares no conflict of interests.

The article was submitted 19.09.2025; approved after reviewing 
05.10.2025; accepted for publication 15.10.2025.



A. YU. MINAKOV

34mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4. С. 34–51

УДК 27–475.5

DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-34-51

А. Ю. Минаков 
ВОРОНЕЖСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ,  

ВОРОНЕЖ, РОССИЯ

Трагическая судьба 
священника 

Дмитрия Дудко: 
к истории православно-

патриотического 
движения в 1970-е годы



Аннотация. Статья посвящена трагической судьбе священника 
Дмитрия Дудко (1924–2004) — одной из ключевых и наиболее 
противоречивых фигур православно-патриотического движения 
в СССР 1970-х годов. Прослеживается его путь от крестьянского 
сына, пережившего арест отца, войну и оккупацию, до слушате-
ля Московской духовной академии, арестованного в 1948 году 
и осуждённого на 10 лет лагерей за стихи, напечатанные в кол-
лаборационистском издании в период оккупации.
Особое внимание уделено периоду его активного пастырского 
служения в 1970-е годы. Отец Дмитрий стал широко известен 
благодаря своим смелым и искренним проповедям, в которых 
он не только излагал основы христианской веры, но и открыто 
критиковал пороки советского общества — развал семьи, пьян-
ство, взяточничество, — а также упоминал о сталинских лаге-
рях и давлении КГБ на Церковь. Его «беседы» после всенощных 
в храме на Преображенском кладбище, а затем в подмосковных 



А. Ю. МИНАКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm35

сёлах Кабаново и Гребнево привлекали сотни людей, в основ-
ном молодёжь, став уникальным явлением религиозно-обще-
ственной жизни. Дудко рассматривался многими как духовный 
лидер нелегального православно-патриотического движения, 
противопоставлявшего себя как официальной советской идео-
логии, так и либеральному диссидентству.
Его деятельность, нашедшая отражение в публикациях его книг 
на Западе и  самиздатской газете «В  свете Преображения», 
вызвала жёсткую реакцию властей. Статья подробно описыва-
ет систематическое давление на священника со стороны КГБ 
и  церковного руководства, включая переводы в  отдалённые 
приходы, преследования его духовных чад и, наконец, арест 
в январе 1980 года.
Кульминацией стал драматический перелом в судьбе Дудко: 
после полугода заключения в  Лефортовской тюрьме он вы-
ступил по советскому телевидению и в других средствах мас-
совой информации с публичным покаянием и отречением от 
своей прежней деятельности. Этот шаг, который многие сов-
ременники расценили как результат давления и пыток, привёл 
к разрыву с большинством его прежних соратников. В заклю-
чительный период жизни взгляды о. Дмитрия радикально из-
менились: он сблизился с  неосоветской «русской партией», 
стал духовником газеты «Завтра» и высказывался в поддержку 
Сталина.
Несмотря на всю противоречивость его биографии и болезнен-
ный финал его общественного служения, статья подчёркивает, 
что Дмитрий Дудко остался в памяти прежде всего как выдаю-
щийся проповедник и молитвенник, приведший к вере тысячи 
людей в брежневский период.

Ключевые слова: священник Дмитрий Дудко, нелегальное право-
славно-патриотическое движение, «О нашем уповании», «В све-
те Преображения», диссидентство в 1970-е годы в СССР

Для цитирования: Минаков А. Ю. Трагическая судьба священ-
ника Дмитрия Дудко: к  истории православно-патриотическо-
го движения в 1970-е годы // Ортодоксия. — 2025. — № 4. —  
С. 34–51. DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-34-51

Журнал «Ортодоксия» уже немало страниц посвятил истории рус-
ского движения 1960–1980-х годов. Однако до сих пор он не 

касался биографии священника Дмитрия Дудко, который во второй 



A. YU. MINAKOV

36mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

половине 1970-х годов рассматривался некоторыми участниками 
движения как одна из ключевых фигур неофициальной обществен-
ной жизни брежневской эпохи. Разумеется, подобный взгляд явля-
ется по-своему тенденциозным. Отец Дмитрий не был политиком 
в прямом смысле этого слова, он прежде всего являлся христианским 
проповедником. Однако несомненна его определённая вовлечён-
ность в политическую деятельность, прежде всего, представителей 
нелегального русского движения, а затем и легальной неосталинист-
ской «русской партии», что и предопределило особенности его жиз-
ненного пути.

Дмитрий Сергеевич Дудко (24.02.1924 — 28.07.2004) родился в де-
ревне Зарюховская Буда (ныне Березина) Брянской области в крестьян-
ской семье. Его отец Сергей Ермолаевич Дудко был арестован в 1937 году 
за отказ вступить в колхоз. Оставшаяся без мужа Елизавета Никаноровна 
Дудко воспитывала четверых детей. Жизнь была суровой и голодной. 
В начале войны Брянщина была захвачена немцами, и семья оказалась 
на оккупированной территории.

После освобождения области от нацистов в 1943 году Дмитрий был 
призван в армию. Если верить воспоминаниям диссидента национал-
большевистской ориентации Г.  М.  Шиманова, хорошо его знавшего 
и явно передававшего рассказы Дудко, то последний, «ненавидя совет-
скую власть, свою винтовку <...> бросил в туалет. Но ему это как-то 
сошло с рук — была неразбериха». Солдатом он был никаким: «говорил, 
что очень рад, что никого не убил — иначе у него были бы канонические 
препятствия к рукоположению. А он очень хотел быть священником»1. 
Через год после ранения и тифозного заболевания Дудко из армии ко-
миссовали.

В 1945 году Дмитрий Дудко поступил на Богословско-пастырские 
курсы (которые в 1946 году были преобразованы в Московскую ду-
ховную семинарию), по окончании их в 1947 году он начал учиться 
в  Московской духовной академии. Однако 20  января 1948  года он 
был арестован и приговорён к десяти годам лагерей с последующими 
пятью годами поражения в правах по ст. 58–10 Уголовного кодекса 
РСФСР (антисоветская агитация и пропаганда) за то, что в 1942 году, 
находясь в  оккупации, опубликовал свои «антисоветские» стихи 

1 Шиманов Г. М. Воспоминания. Ч. II. — URL: https://chri-soc.narod.ru/shi_vospominania_2.htm (дата 
обращения: 10.11.2025).



А. Ю. МИНАКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm37

в газете, контролировавшейся немецкими властями. Стихи представ-
ляли собой ритмические переложения для чтения во время церковной 
службы,  в которых поминались многие прежде жившие или погибшие 
за христиан. Дудко включил в этот поминальный список нескольких 
мучеников Церкви, погибших в 1920-е годы. Относительно пребыва-
ния в лагере Дудко тот же Шиманов вспоминал: «В лагере его, меж-
ду прочим, считали евреем, несмотря на его крестьянское происхо-
ждение. По одной причине — он не умел физически работать, был 
человеком больным, не от мира сего, глубоко верующим с детства. 
В лагере он просто умирал, но чудесным образом приходила помощь — 
приходили переводы неизвестно от кого (а у него родственники сами 
с голода помирали и никакие переводы не могли прийти), и ещё что-
то такое он рассказывал…»2 В 1956 году Дудко освободили из лагеря, 
после чего он с большим трудом восстановился слушателем Академии, 
которую окончил в 1960 году. 

19 ноября 1960 года Дмитрий Дудко был рукоположен епископом 
Дмитровским Пименом (Извековым) (который через одиннадцать лет 
стал Патриархом Московским и всея Руси) во диакона, 21 ноября — во ие-
рея. Отец Дмитрий был назначен служить в церкви Спаса Преображения 
в Преображенском, именовавшейся по одному из приделов храмом Петра 
и Павла. 

Однако прослужил в  этом храме отец Дмитрий недолго. 
Г. М. Шиманов вспоминал: «Это был хороший храм, и потому в хрущёв-
скую эпоху его решили сломать. Верующие об этом узнали, и там огром-
ные толпы собирались и стояли, чтобы храм не могли сломать — едешь на 
трамвае — там толпы стоят. Затем храм огородили деревянным забором 
и ночью взорвали»3.

После взрыва храма в июле 1964 года отец Дмитрий был назначен 
служить в храм свт. Николая на Преображенском кладбище. Его службы 
были необычны в душной атеистической атмосфере того времени. В сво-
их проповедях Дудко заявлял: «Христианство должно стать содержани‑
ем всей жизни (курсив наш. — А. М.)… Христианством надо освещать все 
вопросы, его нельзя ограничивать какими-то рамками. В храме в насто-
ящее время должен вместиться и клуб, и рабочее собрание. Необходимо 
воцерковить ту жизнь, которая за пределами храма… Христианин не 

2 Там же.
3 Там же.



A. YU. MINAKOV

38mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

может затвориться в какую-то скорлупку, он должен болеть болями дру-
гих» (Дудко 1975: 6–7).

Благодаря проповедям о. Дмитрий приобрёл особую известность, 
начиная с декабря 1972 года. По субботам в Преображенском храме 
собиралась молодёжь — писатели и художники, студенты и рабочие, 
чтобы после всенощной послушать проповедь и ответы на заранее 
подготовленные вопросы. Впрочем, были вопросы и провокацион-
ные, от ответов на которые отец Дмитрий не уклонялся. Храм за-
полнялся людьми до такой степени, что священник был вынужден 
установить микрофон и звуковые колонки для желающих услышать 
его слово.

В проповедях отец Дмитрий талантливо и необыкновенно живо не 
только излагал основы христианского учения, но и говорил о грехах, ха-
рактерных для советского общества: о развале семьи, массовом пьянстве, 
взяточничестве, хулиганстве, убийствах, уничтожении духовных и мате-
риальных ценностей, веками создаваемых предками, о необходимости 
опоры в борьбе с ними на такую нравственную силу, как Церковь. Более 
того, в его проповедях упоминались «трудовые лагеря» сталинского вре-
мени, он говорил и о тех, кто «специально кем-то (КГБ. — А. М.) засыла-
ются сюда (в храмы. — А. М.), хотят нарушить порядок нашего служения, 
пытаются вмешиваться во внутренние дела Церкви, чего не имеют права 
по существующим законам», т. е. о «стукачах»4. Словом, отец Дмитрий 
«прямо и открыто говорил известные вещи, о которых все боялись го-
ворить» (Эллис 1990: 46–47). Страдания России в XX веке он уподоблял 
страданиям распятого Христа и заявлял, что религиозное возрождение, 
религиозная весна неизбежны, как неизбежна и эрозия массового атеиз-
ма: «...Верующие появляются везде, среди простых и учёных, в учебных 
учреждениях, в рабочих организациях, среди партийных и беспартий-
ных. Я за своё священническое служение, наверное, уже около пяти тысяч 
взрослых крестил»5.

Один из иностранцев, слушавший одну из проповедей отца 
Дмитрия, следующим образом передавал её общий смысл: «Что это 
всё означало? Для меня, бывшего в то время атеистом, — следующее. 
Безнравственность советского общества, его негуманность и  развра-
щённость, взяточничество, отсутствие у него нравственного кодекса или 

4 Цит. по: (Эллис 1990: 46).
5 Цит. по: (Эллис 1990: 48).



А. Ю. МИНАКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm39

идеалов веры составляют разительный контраст христианскому учению 
для всех, кто с ним соприкасается. Оно подчёркивает ценность индиви-
дуума, гуманности, прощения, кротости, любви... А меня, неверующего, 
отец Димитрий в тот вечер убедил в том, что нравственный кодекс хри-
стианства есть нечто такое, что нельзя просто отбросить, он просущест-
вовал две тысячи лет именно потому, что настаивает на определённых 
человеческих качествах, существенных для личных отношений между 
людьми. Утрата этих качеств — одна из наиболее беспокоящих черт сов-
ременной советской жизни»6.

Всё это буквально поражало современников. Диссидент 
А. Э. Левитин-Краснов, бывший «обновленец», называвший себя «хри-
стианским социалистом», свидетельствовал: «Беседы начались в конце 
декабря 1973 года — в начале января 1974 года о них уже говорила вся 
Москва. Говорили люди, страшно далёкие от Церкви: профессора и пи-
сатели, и верующие в переселение душ, и ровным счётом ни во что не 
верующие; увлекающиеся философией йогов и ровным счётом ничем 
не увлекающиеся. А главное, молодёжь: милые русские мальчики, чудес-
ные русские девушки, еврейские пылкие юноши, с огоньком в глазах, 
замечательные еврейские девушки, стремительные и резкие, баптисты 
и дзен-буддисты, антропософы и марксисты, — все устремились в этот 
крохотный кладбищенский храм... Слушателей отца Димитрия покоря-
ла искренность, простота, огромная убеждённость. И что самое главное: 
искренность. Никогда, ни в чём ни одной фальшивой ноты. Все ответы 
на вопросы прямые, ясные, точные, даже тогда, когда вопрос ставится 
в предельно острой форме»7.

Отец Дмитрий был достаточно осторожен в публичных высказыва-
ниях, он не подвергал критике основы советского строя (кроме атеизма) 
и церковные власти. Более того, последние он защищал, но делал это 
в своеобразной для советского времени форме: 

«Вопрос: Отец Димитрий, что вы выставляете Церковь как пример? 
Откройте глаза и посмотрите на современное духовенство, хотя бы 
и на самого Патриарха. Это пресмыкательство перед властями, тру-
сость.

Ответ: ...Вы видите недостатки современного духовенства, ука-
зываете на самого Патриарха, но знаете ли, что смотрите слишком 

6 Цит. по: (Эллис 1990: 49).
7 Цит. по: (Эллис 1990: 46–47).



A. YU. MINAKOV

40mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

поверхностно? Кто ещё находится в таком бесправии, как Патриарх? 
Рассказывают, что он окружён тысячами осведомителей. Он вздохнёт, 
а уже слышно во всех органах... То, что он делает против своей совести, 
он делает под нажимом и, конечно, по слабости, как всякий человек. Вы 
не хотите быть снисходительным, занимаете прокурорское место и вы-
носите приговор»8.

Впрочем, политические симпатии у о. Дмитрия несомненно были. 
Так, в 1971–1974 годы он входил в редакцию издаваемого в самиздате пра-
вославно-патриотического журнала «Вече». Шиманов вспоминал: «Отец 
Дмитрий сыграл большую роль при издании осиповского журнала “Вече”. 
Ни одна статья по религиозному вопросу не выходила без благословения 
отца Дмитрия»9. 

В 1974 году во Франции в издательстве YMCA-пресс вышла книга 
проповедей отца Дмитрия «О нашем уповании», самая известная из его 
книг. Спустя несколько лет вышли из печати в Монреале (Канада) ещё 
две книги Дудко — «Верю, Господи» и «Воскресные беседы», затем в из-
дательстве «Жизнь с Богом» (Брюссель) была издана книга «Во время 
и не во время», а в 1979 году во Франкфурте-на-Майне (ФРГ) — «Враг 
внутри».

Особенно сильное впечатление произвела книга «О нашем упова-
нии». Приведём отзыв Серафима (Роуза) об этой книге: «Мы читали кни-
гу бесед отца Димитрия Дудко, которые он в прошлом году провёл в своём 
приходе в Москве (до того, как был арестован). Очень вдохновляющее 
чтение! Он в Московской Патриархии, и его мировоззрение иногда не 
точное, но как смело он выступает против лицемерия, атеизма, политики 
Церкви!» (1975)… «Мы находим, что отец Димитрий Дудко подходит нам 
по духу» (1978)10.

Разумеется, деятельность Дудко и реакции на неё в западных ре-
лигиозных кругах вызвали ответную реакцию. И КГБ, и вынужденно 
послушная ему церковная власть начали принимать соответствующие 
меры. Благочинный и настоятель церкви требовали от отца Дмитрия 
прекратить свои беседы. Затем сам Патриарх Пимен запретил Дудко 

8 Цит. по: (Эллис 1990: 50).
9 Шиманов Г. М. Воспоминания. Ч. II. — URL: https://chri-soc.narod.ru/shi_vospominania_2.htm (дата 
обращения: 10.11.2025).
10 Отец Серафим Платинский. Об отце Димитрии Дудко (Из писем, сохранённых отцом Германом 
Платинским). Русский текст, составление Вячеслава Марченко. — URL: https://proza.ru/2018/03/16
/1699?ysclid=mhiq1b46zx257926331 (дата обращения: 06.12.2025).



А. Ю. МИНАКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm41

проводить беседы до разговора с  ним. Однако все попытки отца 
Дмитрия встретиться с Патриархом были бесполезны. В конечном ито-
ге он был «выведен за штат», переведён в распоряжение Крутицкого 
митрополита Серафима (Никитина), а затем направлен в приход в пре-
делах Московской области, за 85 км от Москвы, служить в церкви вмч. 
Никиты в селе Кабаново Орехово-Зуевского района. «Ссылка» отнюдь не 
напугала отца Дмитрия и не заставила отказаться от проповеднической 
деятельности.

В марте 1975 года произошла автомобильная катастрофа, в резуль-
тате которой у Дудко оказались перебитыми в коленях обе ноги, за-
дето легкое. Всерьёз опасались, что он больше никогда не встанет на 
ноги и не сможет более служить. Тем не менее отец Дмитрий попра-
вился и продолжил своё служение. В конце 1975 года старостой храма 
в Кабаново без согласия приходского совета был расторгнут договор 
с отцом Дмитрием. Прихожане храма написали несколько прошений 
в его защиту. Однако всё было бесполезно, поскольку на старосту ока-
зывал давление местный уполномоченный совета по делам религии 
Московской области.

Шиманов оставил любопытное свидетельство о том сопротивлении, 
какое оказывали в то время поклонники отца Дмитрия: «Староста ему 
сказала (то ли ей звонил уполномоченный, то ли ещё как узнала), что 
его будут лишать регистрации. …Его вызвали к уполномоченному, и вот 
я организовал один отряд добираться своим ходом, а мы, несколько чело-
век сопровождали о. Дмитрия на машине. И когда он вошёл туда со своей 
группой поддержки, уполномоченный просто испугался, побледнел. Мы 
дожидались на лестнице, и не решился уполномоченный вызвать мили-
цию. Акция была совершенно неожиданной»11. Подобное поведение было 
вызвано неверным представлением отца Дмитрия и его духовных чад 
о том, что при той информационной поддержке западных религиозных 
и политических кругов, которая оказывалась Дудко, власти не рискнут 
на радикальные меры. 

В июне 1976 года отец Дмитрий подписал от имени православ-
ных «Экуменическое воззвание»  — Обращение верующих разных 
конфессий к  Президиуму Верховного Совета СССР и  Всемирному 
Совету Церквей, в котором говорилось о дискриминации верующих 

11 Шиманов Г.  М.  Воспоминания. Ч. II.  — URL: https://chri-soc.narod.ru/shi_vospominania_2.htm 
(дата обращения: 10.11.2025).



A. YU. MINAKOV

42mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

советским законодательством, вмешательстве государства в дела ре-
лигиозных сообществ, нарушении права воспитания детей в религи-
озном духе и т. д. 

В 1976 году отец Дмитрий был переведён в церковь Смоленско-
Гребневской иконы Божией Матери в деревню Гребнево Щёлковского 
района Московской области. По-прежнему по субботам у него соби-
ралась московская христианская молодёжь. «Она проходит за церков-
ную ограду сквозь плотный кордон чекистов, милиционеров и дру-
жинников… Их лица запечатлевают кинокамеры, со второго этажа 
сельского захудалого клуба ведут наблюдение за ночными посетите-
лями храма с помощью стационарной аппаратуры ночного видения» 
(Ровенский 2018: 106). В Гребневе стали проводиться «гребневские 
христианские семинары», участниками которых были христиане-дис-
сиденты, например, А. И. Огородников, который в 1990-е годы неко-
торое время возглавлял организацию Христианско-демократический 
союз России.

Осенью 1979 года отец Дмитрий организовал выпуск самиздатской 
газеты «В свете Преображения», в которой помещал статьи религиозного 
характера, ответы на вопросы прихожан, а также регулярные сообщения 
об издевательствах над верующими. Некоторые номера этой газеты опе-
ративно перепечатывались в «Вестнике РХД». У Серафима (Роуза) есть 
высокая оценка этого издания: «Почти все наши русские священники 
более молодого возраста, по крайней мере, в Америке, черпают вдохно-
вение из России и особенно от отца Димитрия Дудко. Это то, что тебе бы 
тоже следовало делать. Читай отца Димитрия Дудко и начинай учиться, 
ты не сможешь не вдохновиться им. Его постоянная тема — для нас есть 
надежда, потому что мы страдаем. Он сейчас выпускает небольшую еже-
недельную газету, которая удивительно вдохновляет. Между прочим, отец 
Димитрий даёт нам возможность подобраться к некоторым нашим мест-
ным проблемам; здесь не любят, когда мы говорим о непрославленных 
святых, а отец Димитрий открыто ссылается на “святого новомученика 
Николая”» (1979)12.

Проповеди его, литературная и священническая деятельность про-
изводили огромное впечатление на приезжающую в Гребнево публику: 
«Помолимся, братья и сестры, за всех убиенных безбожниками, за всех 

12 Отец Серафим Платинский. Об отце Димитрии Дудко (Из писем, сохранённых отцом Германом 
Платинским). Русский текст, составление Вячеслава Марченко. — Proza.ru/ — URL: https://proza.ru
/2018/03/16/1699?ysclid=mhiq1b46zx257926331 (дата обращения: 01.12.2025).



А. Ю. МИНАКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm43

замученных в лагерях Соловков, Колымы и Караганды! За возрождение 
Святой Руси помолимся! Да воссияет град Китеж!.. Помолимся! Тайные 
крещения детей на квартире батюшки. <...> Листовки и  обращения 
к “людям русским”. И наконец, книги — по одной в полугодие срочно 
переправляемые за границу рукописями и скорейше возвращённые на 
родину в цветных обложках…» (Бородин 2003: 241). 

Конец 1970-х годов — пик публичной деятельности о. Дмитрия и ев-
ропейской известности его. Гребнево становится своеобразным центром 
притяжения для правых диссидентов религиозной и  консервативной 
ориентации. Конечно, у него бывали самые разные люди. Ещё до ареста 
Дудко писатель В. Е. Максимов писал: «Десятки русских интеллигентов 
одного со мною поколения могут с уверенностью подтвердить решаю-
щую роль этого героического пастыря в их биографиях. Отец Дмитрий на 
протяжении многих лет был близким другом Солженицына. Своим духов-
ным отцом считают его Игорь Шафаревич и Владимир Осипов, Александр 
Галич и Лидия Чуковская, Евгений Барабанов и Леонид Агурский. И ещё 
многие и многие»13.

Но всё же явный приоритет он отдавал тем лицам, которые принад-
лежали к нелегальному русскому движению. По свидетельству одного 
из лидеров русского движения, знаменитого писателя Л. И. Бородина 
(весьма критически оценивающего деятельность Дудко): «Круг обще-
ния отца Дмитрия был плотно замкнут так называемой русофильской, 
или, по терминологии Ю. Андропова, русистской, средой. С русофо-
бами он не общался, с правозащитным диссидентством контактов не 
имел» (Бородин 2003: 245). Он же утверждал, что Дудко — это «чело-
век, благословивший в своё время все оппозиционно русские начина-
ния», более того, «Дмитрий Дудко был не просто борец, он был духов-
ным вождём борцов в стане “неофициальных русистов”, как обозвал 
нас Юрий Андропов в своей докладной Центральному Комитету КПСС 
в начале 70-х годов. Был период, когда на фоне активности бунтующе-
го батюшки потускнело даже имя Солженицына, выдворенного за ру-
бежи Отечества. Солженицын что? Солженицын писатель. А батюшка 
вот он, здесь, и каждую субботу в храме на Преображенке на его зна-
менитых “беседах” толпы людей, готовых по его слову, слову страстно-
му, болью за Отчизну насыщенному» (Бородин 2003: 241). По оценке 

13 Максимов В. Е. Слово о духовном отце (Париж, 5 марта 1977). — URL: https://pub.wikireading.ru/
114382?ysclid=midgmt0vse168164634 (дата обращения: 01.12.2025).



A. YU. MINAKOV

44mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

известного литературного критика и  публициста В.  Н.  Бондаренко 
«его авторитет можно было сопоставить с авторитетом Солженицына 
и Шафаревича»14. Л. И. Бородин пишет о Дудко как о человеке, «фак-
тически возглавившем русское направление в оппозиции» (Бородин 
2003: 246).

Власти постепенно ужесточали давление на проповедника и его 
духовных детей. Были смещены два настоятеля, которые отказались 
доносить на Дудко, приходской совет отказался расторгнуть договор 
с о. Дмитрием, на чём настаивал уполномоченный совета по делам 
религии Московской области. В конце 1970-х годов власти начинают 
репрессии против инакомыслящих всех направлений. Всё чаще в греб-
невский храм стали являться ведущие себя агрессивно милиционеры. 
В декабре 1977 года 17-летнего сына Дудко Михаила насильно под-
вергли психиатрической экспертизе (обычно после этого следовало 
принудительное заключение в психбольницу, однако в данном случае 
этого не произошло). 11 ноября 1978 года милиция совершила налёт 
на гребневский дом проповедника, избили духовного сына о. Дмитрия 
Владимира Седова, после чего он был задержан на десять суток якобы 
за оказанное сопротивление власти. 2 декабря Седов был вторично 
задержан и направлен на экспертизу в психдиспансер, но был признан 
здоровым. Другой верующий Г. Федотов был направлен в психбольни-
цу для принудительной госпитализации, но также был признан здоро-
вым (Ровенский 2018: 53). 

Дудко не давал себя запугать, писал жалобы в милицию, в рай
исполком, Политбюро, Патриарху Пимену, которые, разумеется, оста-
вались без последствий. Напротив, церковные власти делали Дудко 
серьёзные предупреждения относительно его проповеднической де-
ятельности.

14  января 1980  года в  Москве и  в  Подмосковье был арестован 
21 «гребневский семинарист». А 15 января 1980 года отец Дмитрий 
был арестован в Гребневе по обвинению в «антисоветской деятель-
ности» и был заключён в Лефортовскую тюрьму. В результате обыска 
в квартире пропала большая личная библиотека и рукопись работы 
«Каким языком говорить с современным миром». В это же время были 
арестованы священник Глеб Якунин, Л. Л. Регельсон и др. религиоз-
ные диссиденты. В защиту Дудко и других выступил Христианский 

14 Бондаренко В. Он был нашим духовником // День литературы. — 2004. — № 7 (95).



А. Ю. МИНАКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm45

комитет защиты прав верующих в СССР, ряд зарубежных православ-
ных иерархов: Архиепископ Брюссельский Василий (Кривошеин), 
Митрополит Сурожский Антоний (Блюм), Митрополит всей Америки 
и Канады Феодор (Лазор) и представители неправославных церквей 
и конфессий.

Отец Дмитрий провёл полгода в  следственном изоляторе КГБ 
Лефортовской тюрьмы. 5 июня 1980 года Дудко обратился из следст-
венного изолятора с открытым письмом к патриарху Пимену15. 20 июня 
по советскому телевидению было показано выступление о. Дмитрия, 
в котором он осуждал свою прежнюю деятельность. 21 июня текст его 
Заявления был опубликован в «Известиях»16 и других советских газетах, 
передан иностранным журналистам, транслировался по радио в переда-
чах для заграницы. 

Дудко заявлял, что осознал, что «поддался вещанию тех пропаган-
дистских голосов, которые направлены на подрыв нашего строя», и те-
перь расценивает «свою т. н. борьбу с безбожием как борьбу с советской 
властью». Он писал, что его деятельность «по существу и направлялась 
за границей», в то время как «бряцает оружием администрация Картера, 
грозя братоубийственной войной и вызывая протест и негодование наро-
дов своими агрессивными замыслами». Отец Дмитрий отказывался «от 
незаконной связи с заграницей» и называл фамилии тех, кто помогал 
ему передавать на Запад «клеветнические» материалы о положении ве-
рующих в СССР и способствовал «нелегальному ввозу в Советский Союз 
различной литературы, проведению манифестаций и протестов в связи 
с якобы имеющимися нарушениями прав граждан в нашей стране, когда 
есть опасность извне, нам всем нужно объединиться со своей властью 
и своим народом, которые нам даны Богом и перед которыми мы все 
ответственны»17.

21 июня его освободили. 
Серафим (Роуз) писал по поводу заявления Дудко: «Мы узнали о “при-

знании” отца Димитрия Дудко по советскому телевидению. Да помо-
жет Господь этому несчастному человеку в час его испытаний; можно 
только представить, какому давлению и мучениям его подвергали, что-
бы вырвать его (главным образом, думаю, угрозами в адрес его семьи 

15 Дудко Д., свящ. Открытое письмо // Журнал Московской Патриархии. — 1980. — № 7. — С. 40.
16 Дудко Д., свящ. Запад ищет сенсаций // Известия. — № 145 (19616). — 1980. — 21 июня.
17 Там же. 



A. YU. MINAKOV

46mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

и духовных чад). Надеюсь, его враги не будут злорадствовать по этому 
поводу. Сам же я думаю, что для нас это урок глубже заглядывать внутрь 
себя. Очень утешительной может быть мысль о том, что есть там некий 
“герой”, смело говорящий то, что даже мы, живущие в свободном мире, 
редко имеем смелость или силы высказать; но теперь мы можем немного 
лучше оценить страдания, через которые должны пройти все мы, чтобы 
в это ужасное время быть истинно православными христианами. Это 
признание, как мне представляется, не лишает законной силы ни единое 
слово из того, что он говорил прежде, но сейчас этот труд придётся про‑
должать другим (курсив наш. — А. М.). Мы все должны больше молиться 
друг о друге и больше любить и сочувствовать друг другу, да поможет 
Господь всем нам! (1980)»18.

Поскольку в своих публичных выступлениях по Центральному те-
левидению и в «Известиях» Дмитрий Дудко по существу отрёкся от тех, 
кто ставил своей целью борьбу из патриотических побуждений с комму-
нистическим режимом, то большинство его бывших духовных чад, ви-
девших в нём духовного вождя русского движения, отвернулись от него. 
Исключения были редки.

Начался новый, заключительный этап его жизни. Во многом отец 
Дмитрий, что называется, стал другим человеком. Он не прекратил про-
поведнической деятельности, однако из неё на время практически ис-
чезли или существенно видоизменились те мотивы, которые ранее при-
влекали к нему деятелей нелегального русского движения. При этом он 
продолжал вести активную литературную деятельность. Им были изданы 
несколько книг, включая стихотворные сборники, он сблизился с пред-
ставителями легальной литературной «русской партии».

В 1990 году он был удостоен сана протоиерея и в последующие годы 
приобрёл некоторую известность прежде всего в  качестве духовни-
ка газеты «Завтра», неоднократно печатался в этой газете, был принят 
в члены Союза писателей России. Его взгляды на ключевые фигуры и со-
бытия XX века радикально изменились в сравнении с 1960–1970-ми го-
дами. Так, в послесловии к книге М. П. Лобанова «Сталин» он писал: 
«Если с Божеской точки посмотреть на Сталина, то это в самом деле был 
особый человек, Богом данный, Богом хранимый… Сталин сохранил 

18 Отец Серафим Платинский. Об отце Димитрии Дудко (Из писем, сохранённых отцом Германом 
Платинским). Русский текст, составление Вячеслава Марченко. — Proza.ru/ — URL: https://proza.ru
/2018/03/16/1699?ysclid=mhiq1b46zx257926331 (дата обращения: 01.12.2025).



А. Ю. МИНАКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm47

Россию, показал, что она значит для всего мира. Сталин с внешней сто-
роны атеист, но на самом деле он верующий человек. <…> Не случайно 
он и учился и в духовной семинарии, хотя и потерял там веру, но чтоб 
по-настоящему её приобрести. А мы этого не понимаем… Но самое глав-
ное всё-таки, что Сталин по-отечески заботился о России» (Дудко 1995: 
342). Невозможно представить, чтобы что-то подобное отец Дмитрий мог 
написать, скажем, в 1974 году.

В последние годы жизни отец Дмитрий предложил причислить к лику 
святых ряд русских писателей: «Каких я наметил писателей к канониза-
ции (простите, может быть, моё дерзкое выражение)? ... 1. Достоевский... 
2. Пушкин... 3. Лермонтов... 4. Розанов… И наконец, пятый. Тут на меня, 
наверно, все завопят: Толстой, Лев Николаевич. Еретик, как говорят. А по-
пробуйте найти ересь в его художественных произведениях. Даже будет 
трудно отыскать в романе “Воскресение”, хотя есть кощунственные места. 
Но ведь надо было стукнуться лбом о стенку, чтоб победить гордость»19.

Отец Дмитрий Дудко ушёл из жизни 28 июня 2004 года.
При всей противоречивости и трагичности его биографии ныне он 

воспринимается прежде всего как проповедник и молитвенник, привед-
ший в Церковь десятки тысяч людей. 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

Бородин Л. И. Без выбора. — М. : Молодая гвардия, 2003. — 512 с.

Дудко Д., прот. Послесловие // Лобанов М. (сост.) Сталин в вос-

поминаниях современников и документах эпохи. — М. : Новая книга, 

1995. — 736 с.

Дудко Д., свящ. О нашем уповании : Беседы, Москва, 1974 г. — 

Paris : YMCA-press, Cop. 1975. — 271 с. 

Ровенский Г.  О.  Дмитрий Дудко  — мятежный проповедник, 

Гребнево, 1976–1980 гг. — Гребнево-Наукоград Фрязино : Мещёра, 

2018. — 100 с.

19 Дудко Д., прот. Канонизация классики // День литературы. 2003. № 3 (79).



A. YU. MINAKOV

48mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Эллис Дж. Русская Православная Церковь. Согласие и инако-

мыслие. — London : Overseas Publications Interchange Ltd London, 

1990. — 308 с.

Сведения об авторе:
Аркадий Юрьевич Минаков — доктор исторических наук, профес
сор Воронежского государственного университета, 394000, Воро
неж, Университетская пл., 1, e-mail: minak.arkady2010@yandex.ru 

Конфликт интересов:
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.

Статья поступила в редакцию 15.11.2025; одобрена после рецен-
зирования 17.11.2025; принята к публикации 20.11.2025.



А. Ю. МИНАКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm49

A. Yu. Minakov

VORONEZH STATE UNIVERSITY,

 VORONEZH, RUSSIA  

The Tragic Fate  
of Priest Dmitry Dudko: 

Toward a History 
of the Orthodox Patriotic 

Movement in the 1970s

Abstract. This article explores the tragic life and legacy of Dmitry 
Dudko (1924–2004), one of the most prominent and controversial 
figures associated with the Orthodox patriotic movement in the 
Soviet Union during the 1970s. It traces his trajectory from that 
of a peasant’s son who endured his father’s arrest, wartime and 
occupation — to a student of the Moscow Theological Academy 
who was arrested in 1948 and sentenced to ten years in labour 
camps for poems published in a collaborationist periodical during 
the occupation.
Particular attention is given to Dudko’s active pastoral ministry 
in the 1970s. Father Dmitry became widely known for his bold 
and emotionally compelling sermons, in which he combined the 
exposition of Christian doctrine with open criticism of the moral 



A. YU. MINAKOV

50mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

and social problems of Soviet society, including the disintegration 
of the family, alcoholism, and corruption. He also spoke publicly 
about the Stalinist labour camps and the pressure exerted by the 
KGB (Committee for State Security) on the Church. His informal 
“conversations” following all-night vigils, initially at the Church of 
the Transfiguration Cemetery in Moscow and later in the villages 
of Kabanovo and Grebnevo near Moscow, attracted hundreds of 
listeners, most of them young people, and constituted a unique 
phenomenon in the religious and social life of the period. Many 
contemporaries came to regard Dudko as a spiritual leader of an 
underground Orthodox patriotic movement that positioned itself 
in opposition both to official Soviet ideology and to liberal dissident 
circles.
His activities, reflected in the publication of his books in the West 
and in the samizdat newspaper “In the Light of the Transfiguration”, 
provoked a harsh response from the state authorities. The article 
details the systematic pressure exerted on the priest by the KGB 
and church leadership, including forced transfers to remote 
parishes, harassment of his spiritual followers, and ultimately his 
arrest in January 1980.
The culmination of Dudko’s story was a dramatic personal and 
ideological rupture. After six months of imprisonment in Lefortovo 
Prison, he appeared on Soviet television and in other media outlets 
to deliver a public repentance and renunciation of his earlier 
activities. This act, widely interpreted by contemporaries as the 
result of coercion and tortures, led to a definitive break with most 
of his former associates. In the final period of his life, Dudko’s 
views changed markedly: he drew closer to neo-Soviet nationalist 
circles, beFcame a spiritual mentor to the newspaper “Zavtra”, and 
expressed openly favourable views of Stalin.
Despite the contradictions of his biography and the painful 
conclusion of his public ministry, the article argues that Dmitry 
Dudko is remembered above all as an exceptional preacher and 
man of prayer who brought thousands of people to faith during the 
Brezhnev era.

Keywords: priest Dmitry Dudko, underground Orthodox patriotic 
movement, Our Hope, In the Light of the Transfiguration, Soviet 
dissidence in the 1970s

For citation: Minakov, A. Yu. (2025). The Tragic Fate of Priest 
Dmitry Dudko: Toward a History of the Orthodox Patriotic 
Movement in the 1970s. Orthodoxia, (4), 34–51. [In Russian].  
DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-34-51



А. Ю. МИНАКОВ

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm51

REFERENCES:

Borodin, L. I. (2003). Bez vybora [Without Choice]. Moscow : 

Molodaya gvardiya. [In Russian].

Dudko, D., archiprb. (1995). Posleslovie [Afterword]. In Stalin 
v vospominaniyakh sovremennikov i dokumentakh epokhi [Stalin in the 

Memoirs of Contemporaries and Documents of the Era]. Moscow : Novaya 

kniga. [In Russian].

Dudko, D., pr. (1975). O  nashem upovanii: Besedy, Moskva, 

1974 g. [Our Hope: Conversations, Moscow, 1974]. Paris : YMCA-press. 

[In Russian].

Rovenkiy, G. O. (2018). Dmitriy Dudko — myatezhnyy propovednik, 

Grebnevo, 1976–1980 gg. [Dmitriy Dudko: The Rebellious Preacher. 

Grebnevo, 1976–1980]. Grebnevo Naukograd Fryazino : Meshchera. [In 

Russian].

Ellis, J. (1990). Russkaya Pravoslavnaya Tserkov’. Soglasie i 

inakomyslie [The Russian Orthodox Church: Concord and Dissent]. 

London : Overseas Publications Interchange Ltd London. [In Russian].

About the author:
Arkady Yurievich Minakov  — Doctor of Historical Sciences, 
Director of Regional Scholarly Library of Voronezh State University, 
Professor, Voronezh State University, 1, Universitetskaya sq., 
Voronezh, 394000, email: minak.arkady2010@yandex.ru 

Conflict of interest:
The author declares no conflict of interests.

The article was submitted 15.11.2025; approved after reviewing 
17.11.2025; accepted for publication 20.11.2025.



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

52mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4. С. 52–75

УДК 2.7–2.9

DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-52-75

Игумен Виталий (И. Н. Уткин) 
РОССИЙСКИЙ ПРАВОСЛАВНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ СВЯТОГО ИОАННА БОГОСЛОВА,   

МОСКВА, РОССИЯ

Проект  
Вселенского собора 

как пространство 
обновленческой 

утопии (по материалам 
«Вестника Священного 

синода православной 
российской церкви»)



Аннотация. В  статье анализируется стратегический замысел 
обновленческого движения 1920-х годов в СССР — кардиналь-
ная трансформация вселенского Православия, а  затем и  ми-
рового христианства через механизм регулярно созываемых 
и  демократически избранных «вселенских соборов». При со-
зыве «вселенского собора» обновленцы предполагали перво-
начально опираться на греческих реформаторов, однако затем 
планировали, используя государственный ресурс СССР, вклю-
читься в процесс мировой революции через тотальную реви-
зию христианства. Это был своеобразный мессианский проект 



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm53

сакрализации революционного Модерна. Предполагалось, что 
институт «вселенских соборов» станет завершающим элемен-
том церковной выборной демократии. Начать предполагалось 
с легализации на вселенском уровне решений так называемого 
Второго Всероссийского поместного собора 1923 года, введ-
шего женатый епископат и второбрачие духовенства. Однако 
планы обновленцев были гораздо обширнее. Обсуждались 
стратегии перманентного изменения церковного Предания, 
полная трансформация канонического права, создание но-
вого «официального исповедания веры» и  в  конечном счёте 
упрощение догматики до формулы «Иисус Христос есть Сын 
Божий». Планируемый «вселенский собор» не был бы подлин-
ным Вселенским собором, однако в случае единодушия сфор-
мировавших его Поместных Церквей мог бы стать важнейшим 
инструментом слома мирового Православия. Но позиция ново-
мучеников и исповедников Церкви Русской, даже после смерти 
Патриарха Тихона категорически отказывавшихся обсуждать 
вопрос об объединении с так называемой Р.П.Ц. (Российской 
православной церковью), привела к невозможности для обнов-
ленцев представить себя перед лицом мира русской церковной 
полнотой. Тем самым подвиг исповедничества стал и спасением 
Православия. 

Ключевые слова: обновленчество, Вселенский собор, реформа, 
трансформация Православия, каноническое право, догматы, 
символ веры, советская власть, мессианство, предсоборная ко-
миссия, новомученики и исповедники

Для цитирования: Виталий (Уткин И.  Н.), игум. Проект 
Вселенского собора как пространство обновленческой утопии 
(по материалам «Вестника Священного синода православной 
российской церкви») // Ортодоксия. — 2025. — № 4. — С. 52–75. 
DOI:  10.53822/2712-9276-2025-4-52-75

Р усское обновленческое движение 1920-х годов выдвинуло амбициозную 
идею «воскрешения христианства». Обновленчество рассматривалось 

не только как церковное явление, но в качестве ключевой исторической 
силы, призванной в соединении с социальным переворотом переустроить 
весь мир на «христианских» началах. Как считали обновленцы, для этого 
необходимо вернуть само христианство к его «апостольским» истокам, про-



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

54mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

вести тотальную ревизию Предания. Средством же такой трансформации 
должны стать периодически собираемые «вселенские соборы», демократи-
ческие органы, представляющие все Поместные церкви.

Источником анализа обновленческого дискурса 1923–1926  годов 
в настоящей статье служат материалы ведущего органа Российской пра-
вославной церкви1 «Вестник Священного синода православной россий-
ской церкви» (См.: Троицкий 2004: 44–45).

Базовые основы идеологии, сформулированной в них, хорошо ре-
конструируются на примере текстов одного из наиболее ярких обнов-
ленческих идеологов, доктора церковной истории, профессора Санкт-
Петербургской духовной академии, члена Всероссийского Поместного 
Собора 1917–1918 годов, члена президиума обновленческого Священного 
Синода, будущего заместителя бургомистра в  немецкой оккупацион-
ной администрации Луги в годы Великой Отечественной войны Бориса 
Васильевича Титлинова. 

В 1925–1926 годах он напрямую связывал судьбу христианского миро-
вого переустройства с большевистской революцией. Позиция Титлинова 
ярко выражена в его текстах, опубликованных в главном обновленческом 
органе «Вестник Священного синода православной российской церкви», 
таких, например, как «Единое христианство» (1925) и «Смысл обновлен-
ческого движения в истории» (1926).

С точки зрения автора, Октябрьская революция «совершила пере-
ворот мирового значения», который превратит человечество в «брат-
ский союз народов», обеспечит торжество «подлинной справедливости» 
в  общественной жизни. Титлинов писал, что «революционный метод 
борьбы за человеческое благо… оправдал себя и действительно дал то, 
к чему стремилось человечество», «открыл дорогу ко всеобщему счастью» 
(Титлинов 1926: 4).

Русское обновленчество, считал он, должно было придать этим гран-
диозным процессам христианское измерение. Титлинов заявлял о необ-
ходимости «поднять знамя создания христианского общества», которое, 
по его словам, «бросила историческая церковь», и «осуществить хри-
стианскую правду» в человеческих отношениях (Титлинов 1926: 4). Он 
не только настаивал на необходимости «мирно овладеть социалисти-
ческим движением», чтобы избежать изоляции церкви в «строящемся 

1 Обновленческая структура, оформившаяся на так называемом Втором Всероссийском Помест-
ном соборе 1923 года.



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm55

социалистическом обществе» (Титлинов 1925: 8), но и выдвигал проект 
нового, социально-ориентированного христианства, которое объединило 
бы все основные христианские конфессии.

Русское обновленчество, по его словам, должно стать основой все-
мирной «партии Христа», «духовным арбитром», дающим «религиозно-
моральную» оценку мировым событиям, средством преодоления «все-
общего христианского распада», вызванного, по его мнению, связью 
исторических церквей с «капитализмом» и «старым миром». Оно должно 
«явить миру Христа» во второй раз в очищенном от традиционных кон-
фессиональных «цепей» виде. Именно поэтому с судьбами обновленче-
ства, по его словам, связана судьба не только Православия, но и всего 
христианства (Титлинов 1926: 4).

Таким образом, один из ведущих идеологов обновленческого движе-
ния предлагал не просто реформировать Церковь, но сделать её силой 
радикального переустройства мира. По сути, это была системная попыт-
ка сакрализации Модерна, призванная освятить его базовые ценности, 
в первую очередь разрыв с Традицией.

Обновленцы предлагали радикальный диагноз для «исторического 
христианства». Титлинов пишет о «преступном союзе» Церкви и государ-
ства, объявляет всю послеконстантиновскую эпоху периодом «измены» 
и «преступления» против евангельских истин. Помимо рассуждений в ми-
ровом масштабе, здесь был ещё и внутрироссийский интерес. Характерно, 
что своих церковно-политических противников, последователей скон-
чавшегося на Благовещение 1925  года святителя Тихона, патриарха 
Московского, так называемых тихоновцев, Титлинов объявлял прямы-
ми наследниками преступной эпохи, «искажением подлинной Церкви 
Христовой» (Титлинов 1926: 3).

Б. В. Титлинов выстраивал парадоксальную концепцию: революция, 
боровшаяся с религией, на самом деле исполняет заветы Христа. А об-
новленчество, «напомнивши миру, что на самом деле Христос уже давно 
запретил то, против чего идёт современная воля, сделало колоссальное 
апологетическое завоевание» (Титлинов 1926: 4).

Другой лидер и идеолог обновленчества «митрополит-благовестник» 
Александр Введенский в своём докладе «Апологетическое обоснование 
обновленчества» (1925), также опубликованном в «Вестнике Священного 
синода православной российской церкви», утверждал, что «церковь заслу-
гой обновленчества» «сделалась внеполитичной, точнее надполитичной». 
Введенский подчёркивал неразрывную, по его мнению, связь подлинного 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

56mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

христианства с социализмом, так как «освобождение Христа от конфес-
сиональных алтарей и от капиталистических золотых цепей» — это «ве-
личайший дар любви, который обновленчество положило к подножию 
Вселенского престола Вседержителя». Он называл Христа «осудителем 
всего мирового зла». Русские обновленцы, утверждал Введенский, «спа-
сут» христианство «во всемирном масштабе», а Москва станет «вселен-
ским религиозным центром» (Введенский 1925: 20–21). 

По сути, обновленцы предложили своеобразную антитезу русской 
церковно-политической идеи «Третий Рим», выстраивая своё месси-
анство на основе предполагаемой всемирной социалистической рево-
люции, лидером которой в тот период считал себя СССР. Мессианская 
претензия требовала кардинального пересмотра основ исторического 
христианства, которое обновленцы считали не соответствующим духу 
времени. Идеологи движения последовательно проводили линию на 
минимизацию и ревизию церковного Предания, догматики и канони-
ческого права.

Одним из профессоров обновленческого Богословского институ-
та был бывший член Санкт-Петербургского религиозно-философского 
общества священник Иродион Доментьевич Холопов. В  своей статье 
«Современные проблемы христианства» (1926), опубликованной в обнов-
ленческом «Вестнике Священного синода православной российской цер-
кви», он заявлял о системном кризисе христианства, для которого в усло-
виях грандиозных социальных преобразований «не остаётся никакого 
места в истории… в нём нет нужды» (Холопов 1926: 21). Поэтому, с его 
точки зрения, нельзя говорить о сохранении «исторического христианст-
ва», а нужно искать «новые перспективы зарождения веры», найти для её 
выражения «законченную формулу», пересмотрев для этого завещанное 
«историческим христианством» наследие. С точки зрения Холопова нуж-
но не предаваться паническим настроениям, а активно меняться самим 
(Холопов 1926: 21).

Такую новую законченную формулу в своей статье «Проблема соеди-
нения церквей» (1926), опубликованной в «Вестнике Священного синода 
православной российской церкви», дал Василий Дмитриевич Попов. Это 
профессор Киевской духовной академии, член Всероссийского Поместного 
собора 1917–1918 годов, в составе которого он являлся секретарём комис-
сии по реформе духовных академий. В своей статье Попов рассматривал 
все существующие христианские конфессии исключительно как про-
дукт исторического развития, «особые индивидуальные типы усвоения 



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm57

христианства, сложившиеся под влиянием суммы разнообразных этно-
графических, культурных, политических, бытовых и других исторических 
условий» (Попов 1926: 6). Он играл словами, утверждая, что нельзя добить-
ся «соединения» этих конфессий, но можно достичь их «единения» «в духе 
общения во Христе и братской любви» (Попов 1926: 9).

Для этого, считал бывший секретарь комиссии по реформе духов-
ных академий, необходимо радикально упростить догматические осно-
вания всех христианских конфессий, свести их к изначальной базе.  Он 
писал, что «в день сошествия Святого Духа… не было ни катехизиса, ни 
какой-либо книги догматического богословия», и предлагал для будуще-
го единения всех христиан «простую догматическую формулу»: «Иисус 
Христос есть Сын Божий». А все другие пункты вероучения, «не уклады-
вающиеся, при сравнении, в рамки такого тождества» и составляющие 
сумму «разностей» церквей, необходимо считать «продуктом развития 
исповеданий в историческом преломлении их судеб». Это обеспечит «сво-
боду» для «поместных и частных церквей» общения между собой, в том 
числе евхаристического, вне зависимости от собственных исторических 
особенностей. Тем самым будет создано новое пространство мирового 
христианства (Попов 1926: 9–10).

Таким образом, всё многовековое догматическое и каноническое 
наследие Церкви, включая решения Вселенских Соборов, фактически 
объявлялось необязательным для нового «воскрешённого» христианст-
ва. А именно такое «христианство» ведущие обновленческие идеологи 
и предлагали построить на основе мировой социалистической револю-
ции во главе с СССР. Наиболее системно программа ревизии была из-
ложена в области канонического права. На страницах обновленческо-
го «Вестника Священного синода православной российской церкви» 
в своём «Докладе по каноническим вопросам к третьему Российскому 
Поместному и будущему Вселенскому соборам» (1925) её изложил про-
фессор Московской духовной академии Александр Иванович Покровский, 
в 1917 году являвшийся товарищем (заместителем) председателя рево-
люционного Всероссийского съезда духовенства и мирян, а затем членом 
Всероссийского Поместного собора 1917–1918 годов. В своём докладе 
профессор Покровский развивал теорию так называемого соборно-ка-
нонического творчества церкви. Он выделял «евангельские каноны», от-
делял их от всех остальных и утверждал доминирование «изменяемого 
человеческого элемента» в массе «исторических канонов», которые как 
«скорлупа» покрывают «догматическое зерно» (Покровский 1925: 16–19).



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

58mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Покровский отрицал абсолютный характер даже апостольских пра-
вил, заявляя, что церковь вправе «творить новые каноны», ничем не мо-
жет быть «связана в свободе своего канонического творчества», так как 
является «столбом2 и утверждением истины» (Покровский 1925: 16–19).

Особенный упор профессор Покровский делал на историческую обу
словленность и недействительность в современных условиях канониче-
ских норм, выработанных Трулльским Собором 691–692 годов. Такой 
подход был необходим для легитимизации нарушения так называемым 
Вторым Всероссийским Поместным собором 1923 года 12-го правила 
Трулльского Собора, прямо запрещающего женатый епископат. Между 
тем собор 1923 года ввёл в Р.П.Ц.3 (Российская Православная церковь, 
обновленческая) «белый брачный епископат», выведя новую обновлен-
ческую общность за рамки канонического поля: «Учитывая… и совре-
менное положение Русской Церкви, осознать которое монашествующий 
епископат, за немногими исключениями, оказался неспособным, собор 
признал решительно необходимым ввести в жизнь белый брачный епи-
скопат, наравне с лицами безбрачного состояния» (Поместный собор 
1997: 854).  

Естественно, что сами обновленческие идеологи, являвшиеся в значи-
тельном числе профессорами дореволюционных духовных академий или 
как минимум имевшие духовное академическое образование, чётко пони-
мали недостаточность аргументации собора 1923 года для перечёркивания 
норм Трулльского Собора, который традиционно воспринимался в качест-
ве прямого продолжения Пятого и Шестого Вселенских Соборов. Поэтому 
в обновленческой среде чётко была поставлена проблема необходимости 
созыва Вселенского собора для кардинального пересмотра как минимум 
существующих канонических норм. Причём утверждение исторического 
характера таких норм давало возможность ставить вопрос не о разовом, 
а о непрерывном их пересмотре под динамично меняющиеся обстоятель-
ства, особенно на фоне ожидавшейся в ходе мировой революции грандиоз-
ной социалистической трансформации человеческой цивилизации. То есть 
собрания представителей Поместных церквей, именуемые обновленцами 
«вселенскими соборами», должны были стать регулярно созываемыми.

2 Именно так в тексте, а не «столпом», как в синодальном переводе (1 Тим. 3: 15). Как минимум пе-
ред нами свидетельство уровня корректуры и редактуры обновленческого «Вестника».
3 Так в 1923 году по образцу аббревиатуры Р.С.Ф.С.Р. стала именовать себя сложившаяся на собо-
ре 1923 года обновленческая Российская Православная церковь. Поэтому эта старая обновлен-
ческая аббревиатура недопустима для Русской Православной Церкви Московского Патриархата.



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm59

Тот же профессор А. И. Покровский в своём программном докладе 
по каноническим вопросам вполне в духе русского церковно-демокра-
тического движения всей первой четверти XX века объявлял отсутствие 
соборов «показателем застоя и паралича церковной жизни». Он делает 
акцент на «перерыв» в двенадцать с половиной веков в «регулирующей 
деятельности вселенских соборов». Из-за этого, по его словам, «в помест-
ных церквах православия немало накопилось таких вопросов, которые 
или превышают их компетенцию, или не получают у себя достаточно 
исчерпывающего, а главное — для всех авторитетного разрешения, для 
чего необходим соборный разум и верховный авторитет всей вселенской 
церкви» (Покровский 1925: 14).

Как видим, профессор Покровский прямо призывал к ревизии всех 
вообще норм канонического права, которую и должен, с его точки зрения, 
осуществить Вселенский собор.

Серьёзной церковно-исторической проблемой является выявление пре-
емственности или отсутствия таковой между решениями Всероссийского 
Поместного собора 1917–1918  годов и  обновленческих так называе-
мых Второго Всероссийского Поместного собора 1923  года и  Третьего 
Поместного собора Православных церквей на территории СССР 1925 года. 
Автор настоящей статьи считает, что такая преемственность есть не только 
в кадровом составе, но и в самой сути решений, связанных с церковным 
устройством, за исключением Патриаршества, которое, как известно, было 
«упразднено» обновленцами на соборе 1923 года, «белого епископата», от-
ношения к мощам и монастырям. Главная линия этих соборов (опять же, 
за исключением Патриаршества, бросавшего вызов церковно-демократи-
ческой системе) — коллегиальность управления.

Вершиной развития этой внутрицерковной тенденции первой чет-
верти XX столетия, с точки зрения автора статьи, можно считать устав-
ные нормы обновленческого собора 1925 года. Согласно им приходская 
община избирает настоятеля храма и  членов притча. Епархиальные 
епископы избираются епархиальным съездом из представителей при-
ходов. Раз в три года должен собираться демократически избранный из 
представителей епархий Поместный собор, который избирает в качестве 
«исполнительного органа» Священный синод. Синод выделяет из своих 
членов постоянный Президиум для повседневной деятельности (Деяния 
1925: 25–30).

Вселенский собор в этой системе становится естественным следст-
вием церковной демократии, именуемой обновленцами «соборностью». 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

60mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Делегация на него также демократично должна формироваться на 
Поместном соборе и следовать наказу, разработанному Поместным со-
бором. 

Как видим, идеи радикальной церковной реформации, выдвинутые 
обновленцами, требовали для своей легитимации и воплощения особого, 
высшего института власти в Православии. Таким универсальным инстру-
ментом, по их убеждению, должен был стать Вселенский собор. Его под-
готовка, его многократно анонсируемый созыв и напряжённое ожидание 
стали лейтмотивом и смысловым стержнем деятельности обновленческих 
структур на протяжении 1920-х годов.

Первой и  знаковой вехой в  этой истории стало совещание 
в Константинополе 10 мая — 8 июня 1923 года, созванное по иници-
ативе патриарха Мелетия IV (Метаксакиса). Несмотря на малочислен-
ность участников, что позволило многим современникам и историкам 
именовать его не собором, а лишь «Всеправославным конгрессом», это 
собрание приняло ряд кардинальных решений. Конгресс санкциониро-
вал переход на новый (григорианский) календарный стиль, заявил о до-
пустимости второго брака для вдовых священников и диаконов и, что 
наиболее важно, официально провозгласил необходимость созыва пол-
ноценного Вселенского (Всеправославного) собора в 1925 году (Якимчук 
2005: 680–683).

Поразительное смысловое и хронологическое совпадение этих реше-
ний с постановлениями прошедшего почти одновременно, сразу перед 
греческим «конгрессом» в Москве «Второго Всероссийского поместного 
собора» обновленцев (29 апреля — 9 мая 1923 года) не могло не бро-
ситься в глаза современникам. Московский собор также принял решения 
о переходе на новый стиль, допустимости второбрачия для духовенства 
и провозгласил «равночестность» безбрачного и женатого («белого») епи-
скопата (Поместный 1997: 844–867). 

Даже несмотря на то что конгресс Мелетия выразил «скорбь» по по-
воду лишения сана патриарха Тихона московским обновленческим со-
бором, общая реформаторская направленность и конкретные решения 
демонстрировали явную идейную близость. Для обновленцев это совпа-
дение стало мощным аргументом в пользу их собственной «вселенской» 
значимости и правильности избранного курса.

Для обновленцев Вселенский собор нужен был не только в  ка-
честве силы, осуществляющей мессианские ожидания по всемирно-
му «христианско»-социалистическому перевороту, но и  в  качестве 



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm61

важнейшего средства их собственной легитимации. Будучи реально рас-
колом внутри русского Православия (несмотря на претензии представ-
лять собой всю русскую церковную полноту) и не имея за собой многове-
ковой традиции или широкого народного признания, обновленцы остро 
нуждались во внешнем авторитете, который мог бы освятить их статус 
как канонической церковной власти. Таким авторитетом в  их глазах 
выступало мировое, и в первую очередь греческое, православие в лице 
Константинопольского патриархата. Установление и демонстрация проч-
ной связи с ним превратились в вопрос выживания и политической це-
лесообразности внутри СССР. Уже в 1923 году в «Послании Священного 
Синода всем Восточным Патриархам», опубликованном в самом первом 
номере «Вестника Священного синода православной российской церкви», 
выражалась «глубокая скорбь» от того, что «катастрофические потрясе-
ния в церковной и политической жизни» вызвали «прекращение общения 
с нашей Великой Матерью Вселенской Константинопольской Церковью». 
Члены обновленческого Синода подчёркивали свою якобы ортодоксаль-
ность, заявляя, что никогда не «оторвутся» от «православного Востока» 
(Послание 1923: 1–3).

Одновременно обновленцы активно создавали впечатление, что 
«православный Восток» уже принял их сторону. В самом первом из вы-
шедших номеров их «Вестника» отдельной заметкой подчёркивалось, что 
«Восточная церковь не признаёт Тихона», а представители константино-
польского и александрийского патриархов якобы заявили обновленческо-
му Синоду, что признают его «единственным органом церковного управ-
ления российской православной церкви» (Восточная 1923: 30). Таким 
образом, Вселенский собор, инициированный Константинополем, ви-
делся не только инструментом реформ, но и трибуналом, дающим окон-
чательную легитимацию русским обновленцам, резко усиливающим их 
позиции в противостоянии с «тихоновцами».

После избрания в 1924 году патриарха Константина VI и его заявле-
ния о созыве собора на Пятидесятницу 1925 года в Иерусалиме ожидания 
обновленцев достигли пика4. 

Обновленческий «Вестник» опубликовал «Программу работ бу-
дущего Вселенского Собора 1925  года» в  Святом граде Иерусалиме, 

4 Шкаровский М. В. Отношения Константинопольского патриархата и Русской Церкви в 1917 — 
начале 1930-х гг. // Санкт-Петербургская духовная академия. Официальный сайт. — URL: https://
spbda.ru/publications/m-v-shkarovskiy-otnosheniya-konstantinopolskogo-patriarhata-i-russkoy-cerkvi-
v-1917-nachale-1930-h-gg/ (дата обращения: 05.09.2025).



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

62mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

предполагавшую не просто технические изменения, но тотальную реви-
зию: пересмотр канонического права, «критики богословов на догматы 
веры», символических книг, учения о таинствах с целью выработки но-
вого «официального исповедания» (Программа 1925: 2). Собор в итоге 
не состоялся, но подробное обсуждение обновленческими идеологами 
предполагаемых реформ вполне характеризует их реформаторско-мес-
сианские планы.

В 1926 году обновленцы публикуют «Обращение предсоборной ко-
миссии ко всем христианам», где с пафосом заявляют, что в 1926 году 
на Афоне «созывается 8 Вселенский Собор», призванный разрешить во-
прос об «общении и единении... со всеми христианскими Церквами». 
Обращение, апеллируя к «соборному разуму и Духу Святому», призыва-
ет всех христиан принести любые недоумения на суд собора и не верить 
«слухам» об его отмене (Обращение 1926: 23).

Обновленческим Священным синодом была сформирована предсо-
борная комиссия. Она прямо настаивала на «видоизменяемости канони-
ческого права», возможности его трансформации под «местные условия 
каждой церкви», особенно применительно к «практике и потребностям 
Русской церкви». Фундаментальными для работы комиссии стали не 
только принцип ревизии канонического права, но даже «догматическое» 
«творчество» и его «продолжаемость5 в церкви» (Предсоборная 1925: 3).

Опубликованная в  «Вестнике Священного синода православной 
российской церкви» «Программа работ будущего Вселенского Собора 
1925 года в Святом граде Иерусалиме», подписанная константинополь-
ским представителем архимандритом Василием (Димопуло), представ-
ляла собой не план косметического ремонта, а проект тотальной пере-
стройки всего мирового Православия.

Несмотря на формальное утверждение о «незыблемости» догматов 
семи реальных Вселенских Соборов, говорилось о необходимости пере-
смотра предстоящим собором «символических книг Православия (испове-
дания Митрофана Критопуло, Петра Могилы, Синода в Яссах и других)», 
поскольку они «содержат толкования и взгляды на догматы, сложивши-
еся после Вселенских соборов». Та же участь готовилась и «различным 
учениям Православной Церкви до и после падения Константинополя 
(например, таинства, о пресуществлении и др.)» (Программа 1925: 2). 
Более того, программой предполагалось создание нового «официального 

5 Именно так в источнике.



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm63

исповедания Православной Веры» (Программа 1925: 2), что уже само по 
себе было вызовом непререкаемому авторитету Никео-Цареградского 
Символа веры.

Обновленческая предсоборная комиссия намеревалась обсуждать 
«пределы допустимых в рамках вселенского православия догматических 
разномыслий» (Предсоборная 1925: 3). Такая формулировка, особенно 
в контексте призывов со стороны комиссии к «догматическому творче-
ству», означала радикальный отказ от понимания догмата как раскрытия 
данной истины и замену его на релятивистский принцип непрерывного 
человеческого «творчества», адаптирующего веру к «запросам времени». 
Предполагалось обсуждать также «понимание богодухновенности Св. 
Писания» и «неизгладимости благодати таинств» (Предсоборная 1925: 3).

Важное место в планах предсоборной комиссии занимали вопросы 
самого «принципа каноничности», то есть что считать каноническим, 
а что нет, и обсуждение различия между «общепризнанными и видоиз-
меняемыми нормами канонического права» (Предсоборная 1925: 3). 
Такой подход уничтожал саму идею канона как неизменного правила, 
заменяя его релятивистским критерием сиюминутной «целесообразно-
сти» и «местных условий». Практическим шагом должно было стать «ко-
дифицирование общеобязательных канонов» (Предсоборная 1925: 3), 
то есть создание нового, «очищенного» свода правил, где традиционные 
нормы, мешавшие обновленческой практике (например, 12-е правило 
Трулльского Собора о безбрачии епископата), были бы объявлены уста-
ревшими.

Ближайшими задачами по реформе канонического права, выдви-
нутыми комиссией, были «обоснование практики брачного епископата 
и второбрачия духовенства» и пересмотр норм брака в условиях господ-
ства гражданского брака. Это являлось осознанным и грубым попранием 
многовековой канонической традиции (Предсоборная 1925: 3).

Предсоборная комиссия настаивала также на необходимости обосно-
вания «принципа богослужебного творчества» и выяснения «пределов 
обязательной единообразности» в богослужении (Предсоборная 1925: 3), 
что подрывало сакральную природу литургического предания, превращая 
его в продукт человеческого творчества.

Таким образом, всё богословское наследие Православной Церкви за 
последнее тысячелетие объявлялось условным, лишённым окончатель-
ного авторитета и требующим переоценки в духе Модерна, с опорой, как 
мы видели из текстов обновленческих идеологов, на факты социальных 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

64mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

изменений в ходе мировой революции. Это наследие должно было пер-
манентно пересматриваться «соборным разумом» применительно к «те-
кущему моменту». Социальная революция не только надела на ушедшую 
к обновленцам часть Русской Церкви одежды аббревиатуры «Р.П.Ц.» по 
образцу «Р.С.Ф.С.Р.», но и задала сами рамки мышления в рамках торже-
ствующего Модерна.

Идеалом обновленцев становилась предельно упрощённая, деистори-
зованная и институционально гибкая псевдоцерковность. Она мыслилась 
как сообщество, сознательно освободившее себя от «скорлупы» истори-
ческого Предания, догматической сложности и жёстких канонических 
рамок, в идеале с опорой на простую формулу «Иисус Христос — Сын 
Божий». По замыслу обновленцев такая «очищенная» Церковь, вернув-
шаяся к мнимой «апостольской простоте» и поставившая во главу угла 
социальные лозунги, должна была стать не просто легитимной, но и ве-
дущей силой в новом мире. 

Она претендовала на роль духовного проводника в социалистиче-
скую эпоху, призванного «христианизировать» социальный переворот 
и, в свою очередь, черпать в нём силы для собственного «воскрешения». 
В этой утопии обновленческая «Российская православная церковь» виде-
лась не периферийным явлением, а авангардом всемирного преображе-
ния христианства, призванным из Москвы задать новый курс для всего 
православного мира и даже христианства. И делать это предполагалось 
через институт Вселенского Собора.

Собрание, именуемое Вселенским Собором, в итоге так и не было 
созвано ни греками, ни обновленцами. Но если гипотетически пред-
положить такую возможность, действительно ли оно стало бы именно 
Вселенским собором и было бы вправе реформировать догматику и ка-
ноническое право?

В своём «Курсе церковного права» известный современный кано-
нист протоиерей Владислав Цыпин подробно анализирует феномен 
Вселенского Собора. На основании экклезиологических принципов, изло-
женных протоиереем Владиславом Цыпиным, планировавшийся в 1920-е 
годы частью греческих церковных кругов и русскими обновленцами со-
бор не мог бы быть признан Вселенским по причинам, коренящимся в са-
мой сути этого института. 

Главнейшей компетенцией Вселенского Собора, согласно протоие-
рею Владиславу Цыпину, является «разрешение спорных догматических 
вопросов» и непогрешимое изложение догматов, данных в Откровении, 



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm65

с  целью защиты истины от ересей. Догматы, сформулированные на 
Вселенских соборах, «непоколебимы», и любое их нарушение ведёт к осу-
ждению как ересь (Цыпин 2004: 266). 

Планировавшаяся обновленцами кардинальная реформа догматики 
и канонического права по своей цели противоречила сути Вселенского 
Собора, который призван не реформировать (т. е. изменять) Откровенную 
истину, а свидетельствовать о ней и защищать от искажений. 

Как пишет отец Владислав, Собор имеет право «окончательного, не 
подлежащего отмене суждения о всяком учении… на тот предмет, соот-
ветствует ли оно Преданию или противоречит ему», а не права пересма-
тривать само Предание (Цыпин 2004: 266). Планировавшийся обновлен-
цами и греками собор с самого начала не соответствовал бы критерию, 
сформулированному преподобным Максимом Исповедником: «Святы 
и признаны те соборы, которые подтверждены правильностью догматов» 
(Цыпин 2004: 267–268).

Голос церковного народа является важным свидетельством, хотя и не 
служит средством окончательной рецепции Вселенского Собора, имеет 
тем не менее важное значение (Цыпин 2004: 267). Планы реформ (таких, 
как отмена обязательного безбрачия епископата, второбрачие духовен-
ства, переход на новый стиль, радикальные изменения в богослужении) 
не имели широкой поддержки в православном народе, вызывали резкое 
отторжение значительной его части, что предопределило бы невозмож-
ность общецерковной рецепции его постановлений. Это характерно не 
только для России. Даже в  отношении к  грекам реформаторам после 
Всеправославного конгресса 1923 года, объявившего о переходе на «но-
вый» стиль, пришлось применять меры принуждения для исполнения 
этого решения. В России обновленчество и церковное реформаторство 
тем более не пользовались народной поддержкой. Собор, не получивший 
признания в подавляющем большинстве Поместных Церквей и среди ве-
рующих, не может считаться выразителем голоса всей Церкви.

Вселенский Собор, как отмечает протоиерей Владислав Цыпин, яв-
ляется «высшей инстанцией единой земной Церкви, которая находится 
под прямым водительством Святого Духа» (Цыпин 2004: 267). Епископы 
на Вселенском Соборе, по Цыпину, являются «представителями своей 
Поместной Церкви и выражают не собственные мнения, а свидетельст-
вуют о вере своей Церкви» (Цыпин 2004: 265). Обновленцы же и под-
держивавшие их греческие реформаторы представляли не веру полноты 
своих Поместных Церквей, а лишь узкие группы.



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

66mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Протоиерей Владислав Цыпин отмечает факт созыва всех семи 
Вселенских Соборов императорами, однако не отрицает возможности 
нового Собора «по почину иных, собственно церковных инстанций» 
(Цыпин 2004: 265). Следовательно, отсутствие императора само по себе 
не было бы препятствием. Ключевая проблема — не в фигуре созывающе-
го, а в природе созывающей инстанции. В случае русских обновленцев это 
была не общепризнанная церковная власть, а фракция внутри церковного 
тела, находившаяся в конфликте с каноническим строем.

Исторически, как отмечает отец Владислав, «окончательное призна-
ние собора Вселенским принадлежало последующему собору» (Цыпин 
2004: 267). И здесь существовала реальная, с точки зрения автора на-
стоящей статьи, опасность перечёркивания всего сказанного выше о не-
возможности для греческих реформаторов и российских обновленцев 
собрать Вселенский Собор. Да, по факту догматических и канонических 
реформ, говоря словами преподобного Максима Исповедника, «свято-
татственных кощунственных учений» (Цыпин 2004: 267), такой собор 
реально не был бы Вселенским. Но периодическая череда таких собра-
ний, собираемых, например, раз в пять лет, могла бы, при благоприятных 
для реформаторов обстоятельствах, привести к насильственной рецеп-
ции их решений и, как результат, к полной трансформации мирового 
Православия на протяжении буквально нескольких десятилетий.

Однако обстоятельства оказались совершенно иными, нежели ожи-
дали обновленцы в России и греческие реформаторы. Мировая револю-
ция не состоялась, социализм стал утверждаться в одной отдельной стра-
не, превратился, по сути, в государственное явление. Развитие СССР со 
второй половины 20-х годов не требовало никакой особой религиозной 
легитимации, тем более основанной на мессианских идеях некоего аб-
страктного «возрождённого христианства».

Сами обновленцы ещё до «года великого перелома» (1929), резко 
ужесточившего государственно-церковные отношения, были вынуждены 
констатировать своё весьма непростое положение в СССР. Пока идеологи 
вроде Титлинова писали о «воскрешении христианства» и «историческом 
перевороте мирового значения», а предсоборная комиссия рассылала воз-
звания о грядущем «8-м Вселенском Соборе», высший административный 
орган обновленческой Р.П.Ц. — пленум Священного синода — обращался 
к правительству СССР с униженными просьбами: облегчить налогообло-
жение священников, изменить их правовой статус, изменить правовое 
положение клира в приходах (Обращение 1925: 4).



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm67

Бытовая, униженная повестка дня, полная экономических и бюрокра-
тических проблем, находилась в абсолютном, почти сюрреалистическом 
контрасте с пафосом статей о том, что «с судьбой обновленчества связаны 
судьбы... всего христианства» (Титлинов 1926: 4). 

Практика ежедневного выживания в условиях воинствующе атеисти-
ческого государства беспощадно обнажала утопичность их грандиозных 
планов. Синод вынужден был бороться не за лидерство в мировом хри-
стианстве, а за право священников платить меньше налогов и бесплатно 
учить своих детей, что являлось красноречивым свидетельством истин-
ного места и возможностей обновленческой церкви в советской системе 
даже в благополучные для них 1920-е годы.

Оценка планов обновленцев по слому мирового Православия была 
бы неполной без понимания позиции их главных оппонентов, последова-
телей святителя Тихона, Патриарха Московского, — сторонников кано-
нического строя. Последовательное неприятие обновленчества поколе-
нием новомучеников и исповедников Церкви Русской, отказ участвовать 
в его проектах, в том числе так называемом Третьем Поместном соборе 
1925 года, не было упрямством, а являлось единственно верной эккле-
зиологической позицией, продиктованной самой сутью происходившего 
конфликта.

Обновленческий Синод прямо угрожал тем, кто не присоединится 
к их «вселенской работе»: «Соборным разумом отсечены будут засохшие 
ветви от древа Церкви Христовой» (Воззвание 1925: 2). Под «засохшими 
ветвями», вне всякого сомнения, понимались «тихоновцы». Эта угроза 
была не риторической фигурой, а планом использования высшего ав-
торитета планируемого Вселенского сбора для придания легитимности 
полному отлучению (анафеме) канонической Церкви. Участие в таком 
соборе означало бы для «тихоновцев» молчаливое признание права этого 
органа пересматривать основы веры и «отсекать» верных ей.

Для обновленцев «единство» означало капитуляцию оппонентов 
и принятие их революционной программы. Любое «воссоединение» на 
этих условиях было бы не миром, а самоубийством Церкви, означавшим 
признание легитимности догматического и канонического ревизионизма. 
«Тихоновцы» стояли перед выбором: либо быть объявленными «засохши-
ми ветвями», сохранив верность Преданию, либо «привиться» к обнов-
ленческому древу ценой отказа от самой природы Православия.

Подвиг исповедничества стал срывом планов ликвидации мирового 
Православия. Если бы российские православные действовали в единстве 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

68mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

по планам обновленческих идеологов, да ещё с опорой на мощную силу 
мировой революции (которой, по Промыслу Божию, не случилось), то, 
как уже отмечалось выше, сообщество Православных Поместных Церквей 
могло бы оказаться как минимум в огромной опасности тотального раз-
мывания своих основ.

 Непримиримая позиция «тихоновцев», их готовность к гонениям, 
тюрьмам и смерти, но не к признанию раскола, имела промыслительное 
значение. Их сопротивление лишало любой «вселенский» форум с участи-
ем лишь обновленцев и их союзников легитимности и вселенского пред-
ставительства. Без участия крупнейшей по численности Русской Церкви 
в её каноническом виде такой собор превращался бы во внутреннее со-
брание одной группировки, неспособное говорить от имени всего миро-
вого Православия. Стойкость исповедников стала живым свидетельством 
того, что истинная Церковь сохраняет верность Христу, даже будучи го-
нимой и объявленной маргинальной.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

Введенский, Александр, митр. Апологетическое обоснование об-

новленчества (Доклад на пленуме Св. Синода 27 января 1925 года) 

// Вестник Священного синода православной российской церкви. — 

1925. — № 1. — С. 18–28.

Воззвание Священного Синода // Вестник Священного Синода 

православной российской церкви. — 1925. — № 1. — С. 1–2.

Восточная церковь не признаёт Тихона // Вестник Священного 

синода православной российской церкви. — 1923. — № 1. — С. 30.

Деяния III Поместного собора Православных церквей на терри-

тории СССР // Вестник Священного синода православной российской 

церкви. — 1926. — № 6 (2). — С. 1–32.

Обращение к правительству СССР пленума Св. Синода 27–31 ян-

варя 1925 г. // Вестник Священного синода православной российской 

церкви. — 1925. — № 1. — С. 3–4.

Обращение предсоборной комиссии ко всем христианам // 

Вестник Священного синода православной российской церкви. — 

1926. — № 5 (1). — С. 23.



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm69

Покровский А. И. Доклад профессора А. И. Покровского по кано-

ническим вопросам к третьему Российскому Поместному и будущему 

Вселенскому соборам // Вестник Священного Синода православной 

российской церкви. — 1925. — № 4. — С. 14–24.

Поместный собор Российской Православной церкви 1923 года 

(обновленческий). Бюллетени // История Русской Православной 

Церкви. Новый патриарший период. Т. 1. 1917–1970 / под ред. 

М. Д. Данилушкина. — СПб. : Воскресение, 1997. — С. 842–867.

Попов В. Д. Проблема соединения церквей // Вестник Священ-

ного синода православной российской церкви. — 1926. — № 5 (1). — 

С. 5–10.

Послание Священного Синода всем Восточным Патриархам // 

Вестник Священного синода православной российской церкви. — 

1923. — № 1. — С. 1–3.

Предсоборная комиссия // Вестник Священного синода право-

славной российской церкви. — 1925. — № 1. — С. 2–3.

Программа работ будущего Вселенского Собора 1925 года в Свя-

том граде Иерусалиме // Вестник Священного синода православной 

российской церкви. — 1925. — № 1. — С. 2.

Титлинов Б. В. Единое христианство // Вестник Священного 

синода православной российской церкви. — 1925. — № 4. — С. 8–9.

Титлинов Б. В. Смысл обновленческого движения в истории // 

Вестник Священного синода православной российской церкви. — 

1926. — № 5 (1). — С. 1–4.

Троицкий Александр, свящ. Вестник Священного Синода 

православных церквей в СССР // Православная энциклопедия. —  

Т. VIII. — М. : Церковно-научный центр «Православная энциклопе-

дия», 2004. — С. 44–45.

Холопов И. Д. Современные проблемы христианства // Вестник 

Священного синода православной российской церкви. — 1926. —  

№ 5 (1). — С. 20–21.

Шкаровский М. В. Отношения Константинопольского патриар-

хата и Русской Церкви в 1917 — начале 1930-х гг. // Санкт-Петербург-

ская духовная академия. — Официальный сайт. URL: https://spbda.

ru/publications/m-v-shkarovskiy-otnosheniya-konstantinopolskogo-pa-

triarhata-i-russkoy-cerkvi-v-1917-nachale-1930-h-gg (дата обращения: 

05.09.2025).

Якимчук И. З. Всеправославный конгресс // Православная эн-

циклопедия. — Т. IX. — М. : Церковно-научный центр «Православная 

энциклопедия», 2005. — С. 680–683.



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

70mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Сведения об авторе:
Игумен Виталий (Игорь Николаевич Уткин) — кандидат поли-
тических наук, доцент кафедры богословия Российского право-
славного университета святого Иоанна Богослова, секретарь 
Архиерейского совета Ивановской митрополии, 127051, Россия, 
Москва, Крапивенский пер., 4, e-mail: inok_vitl@mail.ru

Конфликт интересов:
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.

Статья поступила в редакцию 08.11.2025; одобрена после рецен-
зирования 12.11.2025; принята к публикации 20.11.2025.



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm71

Hegumen Vitaly (I. N. Utkin) 

RUSSIAN ORTHODOX UNIVERSITY OF SAINT JOHN THE DIVINE, 

MOSCOW, RUSSIA, 

The Project of an 
Ecumenical Council as a 

Space of Renovationist 
Utopia (Based on 

Materials from the 
“Bulletin of the Holy 

Synod of the Orthodox 
Russian Church”)

Abstract. This article analyzes the strategic vision of the 
Renovationist movement in the USSR during the 1920s, which 
sought a radical transformation of global Orthodoxy (and 
subsequently of world Christianity) through the mechanism of 
regularly convened and democratically elected “ecumenical 
councils”. Initially, the Renovationists planned to rely on Greek 
reformers when convening such a council. Later, however, 
they envisaged using the state resources of the Soviet Union to 
integrate this project into the broader process of world revolution 
through a comprehensive revision of Christianity. In this sense, the 
initiative functioned as a messianic project aimed at sacralizing 
revolutionary modernity. The institution of the “ecumenical 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

72mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

council” was conceived as the final stage in the construction of 
a system of ecclesiastical electoral democracy. The project was 
to begin with the ecumenical legitimization of the decisions of 
the so-called Second All-Russian Local Council of 1923, which 
introduced a married episcopate and permitted second marriages 
for clergy. However, the Renovationists’ ambitions extended much 
further. Their proposals included strategies for the permanent 
transformation of Church Tradition, a complete restructuring of 
canon law, the creation of a new “official confession of faith”, 
and, ultimately, the reduction of dogma to the minimalist formula 
“Jesus Christ is the Son of God”. Although the planned “ecumenical 
council” would not have been a genuine Ecumenical Council in the 
canonical sense, unanimous support from the participating Local 
Churches could have made it a powerful instrument for dismantling 
global Orthodoxy. Nevertheless, the uncompromising stance of 
the New Martyrs and Confessors of the Russian Church (who, even 
after the death of Patriarch Tikhon, categorically refused to consider 
union with the so-called Renovationist “Russian Orthodox Church”), 
prevented the movement from presenting itself as the legitimate 
fullness of the Russian Church before the wider Christian world. In 
this way, the act of moral courage of these figures became a means 
of preserving Orthodoxy itself. 

Keywords: Renovationism, ecumenical council, reform, 
transformation of Orthodoxy, canon law, dogma, creed, Soviet 
state, messianism, pre-conciliar commissions, New Martyrs and 
Confessors

For citation: Vitaly, (Utkin, I. N.), Hegumen. (2025). The Project 
of an Ecumenical Council as a Space of Renovationist Utopia  
(Based on Materials from the “Bulletin of the Holy Synod of the 
Orthodox Russian Church”). Orthodoxia, (4), 52–75. [In Russian].  
DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-52-75

REFERENCES:

Deyaniya III Pomestnogo sobora Pravoslavnykh tserkvey na territorii 
SSSR [Acts of the III Local Council of Orthodox Churches in the Territory 

of the USSR]. (1926). Vestnik Svyashchennogo sinoda pravoslavnoy rossiys‑
koy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox Russian Church], 

2(6), 1–32. [In Russian].



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm73

Kholopov, I. D. (1926). Sovremennyye problemy khristianstva [Con-

temporary Problems of Christianity]. Vestnik Svyashchennogo sinoda pra‑
voslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox 

Russian Church], 1(5), 20–21. [In Russian].

Obrashcheniye k pravitel’stvu SSSR plenuma Sv. Sinoda 27–31 yan‑
varya 1925 g. [Appeal to the Government of the USSR by the Plenum of 

the Holy Synod, January 27–31, 1925]. (1925). Vestnik Svyashchennogo 
sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the 

Orthodox Russian Church], 1, 3–4. [In Russian].

Obrashcheniye predsobornoy komissii ko vsem khristianam [Appeal of 

the Pre‑Council Commission to All Christians]. (1926). Vestnik Svyashchen‑
nogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of 

the Orthodox Russian Church], 1(5), 23. [In Russian].

Pokrovskiy, A. I. (1925). Doklad professora A. I. Pokrovskogo po 

kanonicheskim voprosam k tret’yemu Rossiyskomu Pomestnomu i budu-

shchemu Vselenskomu soboram [Report of Professor A. I. Pokrovsky on 

Canonical Issues for the Third Russian Local Council and the Future Ecu-

menical Council]. Vestnik Svyashchennogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy 
tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox Russian Church], 4, 

14–24. [In Russian].

Pomestnyy sobor Rossiyskoy Pravoslavnoy tserkvi 1923 goda (obnov‑
lencheskiy). Byulleteni [Local Council of the Russian Orthodox Church of 

1923 (Renovationist). Bulletins]. (1997). In Istoriya Russkoy Pravoslavnoy 
Tserkvi. Novyy patriarshiy period [History of the Russian Orthodox Church. 

The New Patriarchal Period] (Vol. 1, pp. 842–867). Saint Petersburg : 

Voskresenie. [In Russian].

Poslanie Svyashchennogo Sinoda vsem Vostochnym Patriarkham [Mes-

sage of the Holy Synod to All Eastern Patriarchs]. (1923). Vestnik Svyash‑
chennogo Sinoda рravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod 

of the Orthodox Russian Church], 1, 1–3. [In Russian].

Predsobornaya komissiya [Pre‑Council Commission]. (1925). Vestnik 
Svyashchennogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy 

Synod of the Orthodox Russian Church], 1, 2–3. [In Russian].

Programma rabot budushchego Vselenskogo Sobora 1925 goda v Svya‑
tom grade Ierusalime [Program of Works for the Future Ecumenical Council 

of 1925 in the Holy City of Jerusalem]. (1925). Vestnik Svyashchennogo 
sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the 

Orthodox Russian Church], 1, 2. [In Russian].

Shkarovsky, M. V. (2013). Otnosheniya Konstantinopol’skogo pa-

triarkhata i Russkoy Tserkvi v 1917 — nachale 1930‑kh gg. [Relations 

between the Patriarchate of Constantinople and the Russian Church in 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

74mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

1917 — early 1930s]. Saint Petersburg Theological Academy. Official 

website. URL: https://spbda.ru/publications/m-v-shkarovskiy-otnosh-

eniya-konstantinopolskogo-patriarhata-i-russkoy-cerkvi-v-1917-nachale-

1930-h-gg (Accessed: 05.09.2025). [In Russian].

Titlinov, B. V. (1925). Edinoye khristianstvo [One Christianity]. Vest‑
nik Svyashchennogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the 

Holy Synod of the Orthodox Russian Church], 4, 8–9. [In Russian].

Titlinov, B. V. (1926). Smysl obnovlencheskogo dvizheniya v istorii 

[The Meaning of the Renovationist Movement in History]. Vestnik Svyash‑
chennogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod 

of the Orthodox Russian Church], 1(5), 1–4. [In Russian].

Troitskiy, A., pr. (2004). Vestnik Svyashchennogo Sinoda pravo-

slavnykh tserkvey v SSSR [Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox 

Churches in the USSR]. In Pravoslavnaya entsiklopediya [Orthodox En-

cyclopedia] (Vol. 3, pp. 44–45). Moscow : Tserkovno‑nauchnyy tsentr 

“Pravoslavnaya entsiklopediya”. [In Russian].

Vostochnaya tserkov’ ne priznayet Tikhona [The Eastern Church 

does not recognize Tikhon]. (1923). Vestnik Svyashchennogo sinoda 
pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox 

Russian Church], 1, 30. [In Russian].

Vozzvaniye Svyashchennogo Sinoda [Appeal of the Holy Synod]. 

(1925). Vestnik Svyashchennogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi 
[Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox Russian Church], 1, 1–2. 

[In Russian].

Vvedenskiy, A., “metr.”. (1925). Apologeticheskoe obosnovanie 

obnovlenchestva (Doklad na plenume Sv. Sinoda 27 yanvarya 1925 goda) 

[Apologetic Justification of the Renovationist Movement (Report at the 

Plenum of the Holy Synod, January 27, 1925)]. Vestnik Svyashchennogo 
sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the 

Orthodox Russian Church], 1, 18–28. [In Russian].

Yakimchuk, I. Z. (2005). Vsepravoslavnyy congress [Pan‑Orthodox 

Congress]. In Pravoslavnaya entsiklopediya [Orthodox Encyclopedia] 

(Vol. 9, pp. 680–638). Moscow : Tserkovno‑nauchnyy tsentr “Pravoslavnaya 

entsiklopediya”. [In Russian].

About the author:
Hegumen Vitaly (I. N. Utkin)  — Candidate of Political Sciences, 
Associate Professor of the Department of Theology at the 
Russian Orthodox University of Saint John the Divine, Secretary 



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm75

of the Bishops’ Council of the Ivanovo Metropolia, 4, Krapivensky 
pereulok, Moscow, Russia, 127051, e-mail: inok_vitl@mail.ru 

Conflict of interest:
The author declares no conflict of interests.

The article was submitted 08.11.2025; approved after reviewing 
12.11.2025; accepted for publication 20.11.2025.



76mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKOОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4. С. 76–100.

УДК 322

DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-76-100

А. А. Руденко
РОССИЙСКИЙ ПРАВОСЛАВНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ СВЯТОГО ИОАННА БОГОСЛОВА,  

МОСКВА, РОССИЯ

Изменение 
конфессиональной 

политики 
позднего СССР: 

причины и последствия



Аннотация. В статье анализируется изменение государствен-
ной конфессиональной политики позднего СССР, его причины 
и последствия. На основе архивных материалов продемонстри-
рованы существенные сдвиги в государственно-церковных от-
ношениях, произошедшие в канун тысячелетия Крещения Руси 
и после официальных торжеств. Проанализированный материал 
позволяет утверждать, что ослабление государственного дав-
ления на Церковь было продиктовано политическими мотивами 
советского руководства, однако запущенные в конце 80-х го-
дов XX века процессы либерализации государственно-церков-
ных отношений стали основой для кардинального пересмотра 
роли Церкви в  жизни российского общества и  государства. 
Слом системы тотального государственного контроля над РПЦ 
и  отказ от государственной политики атеизма потребовали 
нормативно-правового оформления. Новое законодательст-
во формировалось в секулярно-либеральной логике без учёта 
культурно-исторических особенностей становления россий-
ской государственности, что повлекло за собой угрозу секу-
ляризации Церкви и окончательной диссоциации ослабленной 
постсоветской идентичности. Активная позиция Церкви и  её

 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm77

А. А. РУДЕНКО

нынешнего предстоятеля Патриарха Кирилла, а  также ряда 
депутатов Государственной Думы позволили скорректировать 
советское законодательство и обеспечить последовательный 
разворот российского государства от секулярно-либеральной 
формы государственно-церковных отношений к исторически 
органичной симфонической модели.

Ключевые слова: поздний СССР, государственно-церковные 
отношения, законодательство, Патриарх Кирилл, Русская 
Православная Церковь, симфония

Для цитирования: Руденко А.  А.  Изменение конфессио-
нальной политики позднего СССР: причины и  последствия // 
Ортодоксия. — 2025. — № 4. — С. 76–100. DOI: 10.53822/2712-
9276-2025-4-76-100

Год тысячелетия Крещения Руси положил символическое начало транс-
формации государственно-церковных отношений, ознаменовав со-

бой завершение почти трёхвековой эпохи дисбаланса, оформившегося 
в синодальный и советский периоды. По словам Патриарха Московского 
и  всея Руси Кирилла, именно эта историческая дата стала «началом 
принципиального изменения отношения власти к Церкви и признания 
ею ошибочности политики, проводимой в отношении религии» (Кирилл, 
Патриарх Московский и всея Руси 2019: 74). Парадоксально для секу-
лярного, но промыслительно для религиозного сознания либерализация 
политической и общественной жизни, сопровождавшая центробежные 
процессы и скорый крах СССР, в дальнейшем послужила катализатором 
для обращения к  исторической традиции и  гармонизации государст-
венно-церковных отношений в логике цивилизационно-исторического 
принципа «вызова-и-ответа» (Тойнби 2023). Накопленный за тысячу лет 
российской истории опыт приобщения к византийской («Ex Oriente lux») 
и западноевропейской («Ex Occidente lex») культурам стал той интеграль-
ной основой, на которой формировалась модель государственно-церков-
ных отношений в постсоветский период. Базовые политические и норма-
тивные изменения, послужившие фундаментом для формирования этой 
модели, произошли в течение нескольких лет до и после крушения СССР, 
в связи с чем представляет интерес их краткое описание. 



78mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

Незадолго до юбилейного Поместного Собора, который прошёл с 6 
по 9 июня 1988 года в Москве, на встрече с Патриархом Пименом и по-
стоянными членами Синода 29 апреля 1988 года генеральный секретарь 
ЦК КПСС М. С. Горбачёв впервые открыто признал ошибки, допущенные 
советской властью в отношении Русской Православной Церкви (далее — 
Церковь, РПЦ) и верующих1. Подобная публичная риторика, ранее не 
свойственная первым лицам СССР, была не просто проявлением прото-
кольного политеса в преддверии масштабных торжеств — государство 
пошло на ряд послаблений в отношении Церкви. В 1988 году Совет по 
делам религий при Совете министров СССР снял запрет на участие ду-
ховенства в органах приходского управления, а также признал соответ-
ствие проекта Устава об управлении Русской Православной Церковью 
нормам гражданского законодательства2. До начала официальных тор-
жеств Церкви были возвращены Введенская Оптина пустынь, Толгский 
монастырь, экспроприированные святыни стали возвращаться в храмы 
и монастыри. Начался процесс возвращения Церкви мощей святых — 
святителя Феодосия Черниговского, преподобного Феодосия Тотемского, 
святителя Питирима Тамбовского (Цыпин 1997: 463).

В телеграмме М. С. Горбачёву от имени Поместного Собора 1988 года 
было отмечено «благожелательное отношение руководства» к духовным 
нуждам верующих (Телеграммы от имени Поместного Собора Русской 
Православной Церкви 1988: 19). Новый Устав (Принятие нового Устава 
Русской Православной Церкви 1988: 19–20), принятый Поместным 
Собором, также содержал важные по сравнению с Положением об управ-
лении Русской Православной Церкви 1945  года изменения, которые 
свидетельствовали о  постепенном ослаблении государственного дав-
ления и контроля. В частности, в новом Уставе была упразднена норма, 
в  соответствии с  которой Патриарх имел право созывать Поместный 
и Архиерейский Соборы только с разрешения правительства. Нормы но-
вого Устава также не предписывали предстоятелю Церкви обязанность 
постоянно контактировать с Советом по делам религий при Совмине СССР.  

Наметившиеся позитивные изменения в отношениях между госу-
дарством и Церковью продолжились в 1989 году. Резонансными собы-
тиями стали торжественное перенесение мощей святого благоверного 

1 Поместный юбилейный Собор Русской Православной Церкви 1988 г. // Православная энцикло-
педия. — 2024. — 28 августа. — URL: https://www.pravenc.ru/text/2581090.html (дата обращения: 
24.06.2025).
2 Там же.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm79

А. А. РУДЕНКО

князя Александра Невского из ленинградского Музея истории религии 
и атеизма в Троицкий собор Александро-Невской лавры и возвращение 
мощей святителя Митрофана Воронежского в Покровский кафедральный 
собор Воронежа. По мнению А. Н. Кашеварова, публичность передачи 
мощей Церкви, широкое освещение в СМИ и проведение многолюдных 
крестных ходов ознаменовали собой реальные, а не декоративные сдвиги 
в отношениях между государством и Церковью (Кашеваров 2015: 112). 

В том же 1989 году отношения между государством и Церковью, ра-
нее бывшие в ведении отдела пропаганды ЦК КПСС, перешли в компетен-
цию отдела административных органов (Кашеваров 2015: 112). С одной 
стороны, этот шаг дистанцировал Церковь от гнёта идеологической до-
гматики советского государства, с другой — поднимал вопрос о субъект-
ности РПЦ и её административно-правовом статусе. Именно в этот пери-
од актуализировались исследования в области оценки положения рели-
гиозных организаций в СССР как субъектов советского права, поскольку 
прежние оценки В. А. Куроедова (Куроедов 1970, 1976), В. Г. Фурова (Фуров 
1983), А. И. Барменкова (Барменков 1979), В. В. Клочкова (Клочков 1978) 
и Ю. А. Розенбаума (Розенбаум 1985) страдали излишней идеологизирован-
ностью, необоснованно утверждая превосходство советской правовой систе-
мы над таковыми в капиталистических государствах и странах Варшавского 
договора. Оппонирующая группа исследователей, представленная за рубе-
жом диссидентами и западными советологами, апеллировала к апологетике 
«свободы совести» в условиях коммунистического режима (Марченко 2008: 
169), но и их оценки несли на себе отпечаток идеологического догматизма. 

Несмотря на отдельные рецидивы вмешательства государства в цер-
ковную жизнь и сохранение прежних форм контроля за церковной дея-
тельностью по линии Совета по делам религий, к концу 80-х годов XX века 
сложились условия для пересмотра политики государственного атеизма 
и подавления роли Русской Православной Церкви в обществе. В прави-
тельственной телеграмме с соболезнованиями по случаю кончины патри-
арха Пимена председатель Совмина СССР Н. И. Рыжков назвал перемены 
в государственно-церковных отношениях «историческими» (Телеграммы 
соболезнования Священному Синоду Русской Православной Церкви 1990: 
3). Однако интенции позднесоветской власти в отношении Церкви вряд ли 
можно назвать исторически детерминированными, поскольку ослабление 
госконтроля диктовалось не логикой тысячелетней исторической тради-
ции, а политическими соображениями и общей для перестроечного вре-
мени секулярной апологетикой «свободы» и «демократизации». 



80mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

Некоторые исследователи считают, что причиной изменения па-
радигмы государственно-церковных отношений были личные мотивы 
М. С. Горбачёва. Например, Г. Штриккер полагал, что М. С. Горбачёв 
формировал новую политику в отношении Церкви из-за недовольства 
населения нарастающим экономическим кризисом и отсутствия взаимо-
понимания с Политбюро, пытаясь расширить базу народной поддержки 
(Штриккер 1995: 195). Д. В. Поспеловский утверждал, что ослаблением 
давления на Церковь М. С. Горбачёв пытался заслужить лояльность ин-
теллигенции (Поспеловский 1995: 387). Различные версии так или ина-
че сводятся к тому, что позднесоветские партийные лидеры и идеологи 
ослабили давление на Церковь именно в политических целях. 

10 сентября 1985 года на заседании Секретариата ЦК КПСС рассматри-
вался вопрос «О противодействии зарубежной клерикальной пропаганде 
в связи с 1000-летием введения христианства на Руси». В ходе совещания 
заведующий Отделом пропаганды ЦК КПСС А. Н. Яковлев, считавшийся 
вторым «брежневским» идеологом после М. А. Суслова секретарь ЦК КПСС 
М. В. Зимянин, председатель Совета по делам религий при Совмине СССР 
К. М. Харчев, будущий глава Совмина СССР Н. И. Рыжков были сосредото-
чены на вопросах идеологического противостояния с Западом. В преддве-
рии грядущей церковной годовщины за рубежом готовилась к публика-
ции десятитомная история РПЦ, был издан двухтомный труд профессора 
Д. В. Поспеловского, строился храм в честь святого равноапостольного 
князя Владимира в Джексоне (США), велась кампания по сбору средств 
для финансирования празднования юбилея, приглашались паломники 
для участия в торжествах. Эти и другие события вызывали опасения у со-
ветского руководства, поскольку могли быть использованы идеологиче-
скими противниками в качестве повода для критики положения религии 
в СССР. А. Н. Яковлев в ходе совещания заявил: «Не следует преувеличивать 
возможности влияния на население нашей страны зарубежной клерикаль-
ной пропаганды, но в то же время нельзя и недооценивать действия идео-
логического противника» (Маслова 2015: 46). Позднее, в январе 1986 года, 
в ЦК КПСС даже обсуждался вопрос «О некоторых мерах по противодейст-
вию клеветнической клерикальной зарубежной пропаганде в связи с 70-ле-
тием Великой Октябрьской социалистической революции». Участники 
сентябрьского совещания 1985 года видели необходимость в ослаблении 
атеистической пропаганды и более лояльном отношении к Церкви и веру-
ющим именно исходя из конъюнктурных политических соображений. Всё 
тот же Н. И. Рыжков, резюмируя дискуссию на сентябрьском совещании 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm81

А. А. РУДЕНКО

1985 года, заявил: «С одной стороны, мы не можем недооценивать зару-
бежную клерикальную пропаганду и должны давать должный отпор вра-
ждебным акциям против нашей страны. С другой стороны, нужно проя-
вить взвешенный подход, чтобы не привлекать к этому событию особого 
внимания» (Маслова 2015: 43–54). 

Смягчение позиции государства в отношении Церкви не означало 
пересмотра мировоззренческих и идеологических установок партийной 
элиты. В 1987 году К. М. Харчев в аналитической записке для ЦК КПСС 
утверждал, что в общественном сознании прочно утвердилось материали-
стическое мировоззрение, а отход от религиозных взглядов будет разви-
ваться как процесс эволюции сознания немногочисленной религиозной 
части общества, размывания религиозных ценностей (Маслова 2015: 43–
54). Однако, несмотря на прогнозы председателя Совета по делам рели-
гий, интерес общества к религиозной тематике стремительно возрастал. 
Сам К. М. Харчев в докладе ЦК КПСС о религиозной ситуации в стране 
накануне юбилея отмечал, что подготовка к торжествам оживила жизнь 
Церкви, были отменены противоречащие законодательству требования 
местных органов власти об обязательном предъявлении паспортов роди-
телями при крещении детей, запрещении колокольного звона, в «культо-
вой практике» было заметно стремление подчеркнуть приоритет Церкви 
в формировании морально-нравственных ценностей (Шкаровский 2010).  

Сложившаяся парадоксальная ситуация, когда политическое руко-
водство оставалось на атеистических позициях и в то же время из поли-
тических соображений ослабляло давление на религиозные институты, 
привела к тому, что в стране произошли негативные структурные сдви-
ги в вероисповедальном и конфессиональном соотношениях. С 1985 по 
1987 год в СССР было зарегистрировано 236 религиозных обществ, из 
которых к РПЦ принадлежали 29, в то время как, например, евангельские 
христиане-баптисты зарегистрировали 65, пятидесятники — 47, адвен-
тисты седьмого дня — 30 (Шкаровский 2010). 

Вынося за скобки мировоззренческие и идеологические установки 
К. М. Харчева, следует отдать должное ему и возглавляемому им Совету 
по делам религий, поскольку аналитическая работа ведомства позволи-
ла продемонстрировать высшему политическому руководству СССР не 
только сложившуюся в стране религиозную ситуацию, но и порождае-
мые ей угрозы. В частности, в представленной в феврале 1987 года в ЦК 
КПСС аналитической записке «О некоторых вопросах реализации по-
литики партии в отношении религии и церкви на современном этапе» 



82mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

К. М. Харчев констатировал опасность ослабления роли и влияния госу-
дарства в религиозных вопросах и потенциальное нарушение мораль-
ного единства общества. Логика председателя Совета по делам религий 
определялась партийными интересами, однако проделанная ведомством 
работа сподвигла государство на пересмотр отношений с Церковью, пусть 
пока в нормативной и институциональной, нежели содержательно-смы-
словой плоскости. Именно Совет в 1987 году предлагал руководству СССР 
пересмотреть законодательство о культах — признать за религиозными 
организациями юридическую субъектность, наделить правом вести «ре-
лигиозную пропаганду», позволить верующим совершать религиозные 
обряды на дому и в больницах, родителям воспитывать детей в религи-
озном духе (Маслова 2005: 59–63). 

Взрывной рост числа зарегистрированных новых общин (с  809 
в 1988 году до 2564 в 1989 году (Шкаровский 2010) требовал норма-
тивно-правового оформления. Прошедший с 9 по 11 октября 1989 года 
Архиерейский Собор выдвинул ряд положений, которые предлагал внести 
в разрабатываемый по указанию советского руководства закон «О свобо-
де совести и религиозных организациях». В частности, Собор предлагал 
юридически признать Церковь как единую религиозную организацию 
и уравнять её в правах с другими общественными организациями; предо-
ставить равные права для религиозного и атеистического обучения, вос-
питания и пропаганды; предоставить возможность свободного издания 
и распространения религиозной литературы; дать Церкви доступ к СМИ; 
отменить дискриминационное налогообложение клира (Определения 
Архиерейского Собора 1990: 12).

Однако в опубликованном 5 июня 1990 года проекте закона предло-
жения Архиерейского Собора не были учтены. В частности, одним из кам-
ней преткновения стал собственно правовой статус Церкви, поскольку 
в проекте закона, как и ранее, отсутствовало признание единой иерархи-
ческой структуры Церкви, а церковная полнота была представлена лишь 
как объединение разрозненных «групп верующих» (общин). В Заявлении 
Поместного Собора РПЦ 1990 года в связи с публикацией проекта закона 
отмечалось, что непризнание юридических прав за Церковью в целом 
продолжало дискриминационную политику государства, отражённую 
в законодательстве о культах 1929 года. Собор указывал на то, что «это 
законодательство отражало враждебные по отношению к Церкви идео-
логические установки и было направлено на разрушение религиозных 
структур» (Заявление Поместного Собора Русской Православной Церкви 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm83

А. А. РУДЕНКО

1990: 10). В терминологии А. В. Щипкова, проект закона закладывал 
основания для «секуляризации самой Церкви» (Щипков 2023: 148). 

1 октября 1990 года Верховный Совет СССР принял Закон «О сво-
боде совести и религиозных организациях»3. Вслед за союзным 25 октя-
бря 1990 года был принят Закон РСФСР «О свободе вероисповеданий» 4. 
Однако ни союзный, ни республиканский законы не учли озабоченности 
Поместного Собора 1990 года. Церкви так и не был предоставлен статус 
юридического лица как единой организации, что оставляло открытым 
вопрос о её административно-правовом статусе. Тем не менее в соответ-
ствии с новым законодательством (как союзным, так и республиканским) 
Церковь всё же получала ряд легитимных полномочий на участие в об-
щественной жизни. 

Одной из ключевых новелл союзного закона стало кардиналь-
ное изменение статуса «государственных органов по делам религий». 
Положения Главы VI нового закона фактически лишали властных пол-
номочий Совет по делам религий при Совмине СССР, разрушая сложив-
шуюся систему государственного подавления Церкви. Госорганы наде-
лялись лишь информационной, консультативной и экспертной функци-
ями. Закон РСФСР «О свободе вероисповеданий» ещё более радикально 
трактовал роль государства в отношениях с Церковью — положения ст. 8 
Закона запрещали исполнительной власти создавать государственные 
органы по вопросам вероисповедания. 

Новое законодательство потребовало внести изменения в Устав РПЦ, 
которые разрабатывались синодальной комиссией под руководством на 
тот момент митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла. Уже 
30 мая 1991 года Патриарх Алексий II получил свидетельство о регистра-
ции Гражданского устава Русской Православной Церкви.

Последовавшие вскоре политические процессы, приведшие к распаду 
СССР и образованию СНГ, окончательно демонтировали советскую сис-
тему тотального государственного контроля над Русской Православной 
Церковью. 4 сентября 1991 года был ликвидирован 4-й («церковный») 
отдел 5-го управления КГБ, а в декабре того же года упразднён союзный 
Совет по делам религий (Кашеваров 2015: 114).  

3 Закон СССР от 1 октября 1990 г. № 1689-I «О свободе совести и религиозных организациях» // 
Ведомости Съезда народных депутатов СССР и Верховного Совета СССР. — 1990. — 10 октября. — 
№ 41. — С. 813.
4 Закон РСФСР от 25 октября 1990 г. № 267-1 «О свободе вероисповеданий» // Ведомости Верхов-
ного Совета РСФСР. — 1990. — 25 октября. — № 21. — С. 240.



84mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

Таким образом, к моменту подписания Беловежских соглашений 
была оформлена первоначальная нормативно-правовая база, регла-
ментировавшая правовой статус Русской Православной Церкви в пост-
советской России, но не отражавшая её реальное культурно-истори-
ческое значение в жизни общества. Волна тотальной либерализации 
общественно-политической жизни привела к тому, что сложившаяся 
промежуточная модель обладала всеми признаками протестантской, 
когда государство максимально дистанцируется от религиозной сферы, 
изолируя при этом религиозные объединения от общественной жиз-
ни ради создания видимости их фактического равенства в отношениях 
с государством (Третьяков 2004). Позднее, осмысляя этот период, па-
триарх Кирилл вспоминал: «…в 1990-е так и не была преодолена догма 
об отделении Церкви не только от государства, но, по существу, и от 
общества. Многие пропагандисты новой, постсоветской идеологии 
негласно и неформально ратовали за то, чтобы Церковь продолжала 
оставаться в правовом гетто, сопротивлялись её социальной миссии» 
(Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси 2019: 24). 

Тем не менее кардинальные сдвиги в государственно-церковных 
отношениях, пусть и  продиктованные конъюнктурными мотивами 
позднесоветской власти, послужили основой для дальнейшего разви-
тия не только законодательной базы, но и содержательного осмысле-
ния роли Церкви в жизни государства и общества. Провозглашённая 
М. С. Горбачёвым в 1987 году политика «гласности» в том числе при-
вела к тому, что празднование тысячелетия Крещения Руси получило 
широкий общественный резонанс несмотря на то, что ещё в 1981 году 
Совет по делам религий указал юбилейной синодальной комиссии под 
председательством Патриарха Пимена на «внутрицерковный» характер 
даты. Тактические манёвры политического руководства СССР в проти-
востоянии с идеологическими противниками невольно стали катализа-
тором обращения к многовековой традиции, пробудили глубинную на-
родную религиозность, что лишний раз подтвердило пророческую пра-
воту одного из столпов позднесоветской политики — 15 июня 1983 года 
на Пленуме ЦК КПСС генеральный секретарь Ю. В. Андропов заявил: 
«…если говорить откровенно, мы ещё до сих пор не изучили в должной 
степени общество, в котором живём и трудимся, не полностью раскрыли 
присущие ему закономерности <…>, поэтому порой вынуждены дей-
ствовать, так сказать, эмпирически, весьма нерациональным способом 
проб и ошибок» (Шубин 2008: 16).



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm85

А. А. РУДЕНКО

***

Импульс позднесоветской либерализации позволил продолжить совер-
шенствование законодательной базы, регламентирующей государ-

ственно-церковные отношения уже в постсоветской России. В частности, 
устранить недоработки республиканского закона «О свободе вероисповеда-
ний», культурно-историческая стерильность которого не учитывала много-
вековую традицию, формировавшую не только взаимоотношения государ-
ства и Церкви, но и собственно российскую государственность. Стремление 
законодателя радикально отмежеваться от советского прошлого без опоры 
на собственную историческую традицию привело к тому, что оформленная 
правовой рамкой модель государственно-церковных отношений в большей 
степени соответствовала секулярному либеральному стандарту, нежели 
российским цивилизационным основаниям. Фиксируя абсолютную свобо-
ду совести, законодательство фактически рассматривало любую религиоз-
ную организацию «в качестве одного из субъектов рыночных отношений 
(наравне с обувной фабрикой или музеем)», что провоцировало «рождение 
суррогатных религиозных движений, с одной стороны, и криминализацию 
традиционных Церквей — с другой» (Щипков 2000). 

Деидеологизация общественно-политического пространства, цен-
ностно-нормативный вакуум (аномия) (Дюркгейм 1991) и дистанциро-
вание государства от религиозной сферы под предлогом «религиозного 
плюрализма» быстро привели к  негативным последствиям. В  России 
начался стремительный рост числа как зарегистрированных, так и не 
легитимированных юридическим статусом религиозных объединений, 
в том числе деструктивных сект. За три года действия республиканско-
го закона число зарегистрированных религиозных объединений воз-
росло более чем в два раза (с 5,5 тыс. на 01.01.1991 г. до 11,01 тыс. на 
01.01.1994 г.), ещё около 5 тыс. действовали без регистрации (Овсиенко, 
Одинцов, Трофимчук и др. 1996). При этом, по данным Н. В. Кривельской, 
общее число деструктивных религиозных организаций, действовавших 
на территории России в описываемый период, достигало 2,5 тыс. К на-
чалу 1996 года в России было официально зарегистрировано уже более 
6 тыс. сект (Кривельская 1996). Приблизительная оценка общего коли-
чества адептов деструктивных религиозных организаций в России да-
вала разброс цифр от 700 тыс. до 1 млн человек, включая членов мел-
ких оккультных групп и  оккультистов-одиночек (Кривельская 1999). 
Поэтому ещё в 1994 году Архиерейский Собор РПЦ призвал органы зако-
нодательной и исполнительной власти принять меры для «юридической 



86mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

регламентации профессиональной деятельности иностранцев в области 
религии, а также правовой защиты личности и общества от тоталитарных 
псевдорелигиозных движений» (Послание Архиерейского Собора Русской 
Православной Церкви 1994: 4).

С аксиологической точки зрения сложившаяся ситуация лишь 
усугубляла ценностно-нормативный хаос в  постсоветском обществе. 
Идеократическая по определению А. С. Панарина (Панарин 2003) рос-
сийская идентичность подвергалась очередному насильственному иска-
жению. Декларируемая государством нейтральность в отношении рели-
гии обернулась безразличием и самоустранением власти от проблемы 
формирования мировоззренческих основ граждан (Королёва, Королёв, 
Мельниченко 2024). Позднее, в 2017 году, Патриарх Кирилл утверждал, 
что государство не может существовать без идейного стержня: «Сегодня 
разговор об идеологии и политических приоритетах не может быть ото-
рван от размышлений о культурных и духовных основаниях нашего об-
щества» (Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси 2018: 395).

Ценностная аномия в обществе и рост числа деструктивных религи-
озных организаций угрожали не только отдельным личностям, но и наци-
ональной безопасности и самой российской государственности, посколь-
ку суверенитет государства неразрывно связан с суверенной системой 
ценностей (Багдасарян, Сильвестр (Лукашенко) 2022). Политическим 
осознанием этого факта стало Постановление Государственной Думы 
Федерального Собрания Российской Федерации (далее — Госдума РФ, 
ГД РФ) от 15 декабря 1996 года № 918-II ГД — обращение нижней па-
латы парламента к президенту Б. Н. Ельцину «об опасных последствиях 
воздействия некоторых религиозных организаций на здоровье общества, 
семьи, граждан России». Оно в резолютивной части прямо декларировало 
религиозную безопасность российского общества «приоритетом нацио-
нальной безопасности наряду с военной, политической, экономической, 
экологической и социальной»5. 

Недостатки закона РСФСР «О свободе вероисповеданий» и порождён-
ные им деструктивные социально-политические явления очевидно требо-
вали разработки нового закона, который 19 сентября 1997 года был принят 
Госдумой РФ, 24 сентября одобрен Советом Федерации РФ, 26 сентября 

5 Постановление Государственной Думы Федерального Собрания РФ от 15 декабря 1996 г. № 918-II 
ГД «Об обращении Государственной Думы Федерального Собрания Российской Федерации 
“К Президенту Российской Федерации об опасных последствиях воздействия некоторых религи-
озных организаций на здоровье общества, семьи, граждан России”» // Собрание законодательст-
ва Российской Федерации. — 1997. — 6 января. — № 1. — С. 52.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm87

А. А. РУДЕНКО

подписан президентом РФ Б. Н. Ельциным и вступил в силу6. Однако про-
цесс его разработки и принятия вызвал жесточайшее сопротивление со 
стороны ряда западных государств и проводников их влияния в российской 
политической элите. Упомянутые в преамбуле закона особая роль право-
славия в истории России, становлении её духовности и культуры, значи-
мость христианства, ислама, буддизма и иудаизма в историческом насле-
дии народов России, а также введение 15-летнего ценза для госрегистрации 
новых религиозных организаций означали не только возведение барьера 
на пути бесконтрольного иностранного вмешательства в российское ак-
сиологическое поле, но и отказ от исторической амнезии с перспективой 
обращения к тысячелетней традиции и суверенным ценностным основани-
ям. Преамбула закона, не имея статуса юридической нормы, имплицитно 
содержала основания для ценностной суверенизации.

Попытка суверенного культурно-исторического и ценностного са-
моопределения России привела к грубому политическому давлению на 
Президента России Б.  Н.  Ельцина со стороны президента США Билла 
Клинтона, папы Римского Иоанна Павла II, американских сенаторов 
и либеральных российских правозащитников. В результате развёрну-
той международной информационно-политической кампании 24 июля 
1997 года Президент РФ ветировал принятый Госдумой РФ законопроект, 
оставив возможность его доработки.

Наиболее ожесточённая полемика развернулась вокруг уже упомяну-
того выше текста преамбулы законопроекта. Против формулировки была 
организована масштабная кампания в СМИ, текст подвергался критике со 
стороны либеральных политических сил, общественников и правозащит-
ников. В ответ на волну медийного негатива, нередко безапелляционного 
и агрессивного, Патриарх Алексий II выражал искреннее недоумение: 
«Я удивляюсь нашим журналистам. Они же все русские люди! Они долж-
ны думать о России, исходя из исторической справедливости. А право-
славие сыграло огромную роль в становлении государства российского»7.

Кульминацией идеологического противостояния вокруг текс-
та преамбулы стала личная встреча 21  августа 1997  года автора тек-
ста, на тот момент митрополита Смоленского и  Калининградского 
Кирилла, с  заместителем руководителя Администрации Президента 

6 Федеральный закон от 26 сентября 1997 г. № 125-ФЗ «О свободе совести и о религиозных объе-
динениях» // Российская газета. — 1997. — 1 октября. — № 190. 
7 Гавриков В. «Патриарх Алексий Второй: “Разрушенные храмы — как наши разрушенные души”» 
// Журнал «Профиль». — 1997. — 29 сентября. — № 35. — С. 10–12. 



88mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

РФ, полномочным представителем Президента РФ в Конституционном 
суде РФ С. М. Шахраем. Администрация Президента оказывала давле-
ние на Московскую Патриархию: С. М. Шахрай предложил митрополиту 
Кириллу исправить формулировку преамбулы на нейтральную, исключив 
упоминание об особой роли православия, а также о значимости христи-
анства, ислама, буддизма и иудаизма в историческом наследии народов 
России. В разгар напряжённой дискуссии С. М. Шахрай получил извес-
тие о кончине Ю. В. Никулина и удалился из кабинета под предлогом 
необходимости составить текст соболезнования родным актёра от лица 
Президента. Впоследствии митрополит Кирилл, уже будучи в патриаршем 
достоинстве, рассказывал, что остался в кабинете один, подошёл к окну 
и, увидев из него Успенский собор Кремля, вспомнил, что более полу-
тысячи лет назад русские люди во главе с великим князем московским 
Василием Тёмным с позором изгнали из него последнего из назначенных 
Константинополем митрополита Исидора за предательство православной 
веры. Именно в этот момент, молитвенно испрашивая помощи Божией, 
он принял твёрдое решение не уступить ни одного слова из формули-
ровки преамбулы. К удивлению митрополита, вернувшийся в кабинет 
С. М. Шахрай внезапно и без всяких оговорок предложил оставить пер-
воначальный текст преамбулы без изменений. По словам А. В. Щипкова, 
описанная ситуация разрешилась в пользу исторической справедливости, 
которая в том числе подразумевает защиту веры отцов8.

Рабочая группа из членов Совета при Президенте РФ по взаимодей-
ствию с религиозными объединениями, в которую также входил на тот 
момент председатель ОВЦС митрополит Кирилл, внесла в 14 статей за-
конопроекта 37 изменений («25 лет…» 2015: 73). Священный Синод РПЦ 
с одобрением высказался о новой редакции: «Эти поправки никоим обра-
зом не противоречат ранее высказанной позиции Русской Православной 
Церкви. Сохраняя в неприкосновенности основу закона, они одновремен-
но позволяют достичь согласия по рассматриваемому вопросу между вет-
вями государственной власти, что послужит укреплению гражданского 
мира в обществе в нынешнее непростое время»9.

В том же 1997  году обеспокоенность нижней палаты парламен-
та, высказанная в  Постановлении ГД РФ от 15  декабря 1996  года № 

8 Щипков 240. «История одной преамбулы» // Передача «Щипков» на телеканале «СПАС».  — 
2022. — 23 октября. — URL: https://spastv.ru/istoriya-odnoj-preambuly-shhipkov-240/ (дата обраще-
ния: 02.09.2025). 
9 Заявление Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II и Священного Синода Рус-
ской Православной Церкви // Журнал Московской Патриархии. — 1997. — № 11. — С. 12.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm89

А. А. РУДЕНКО

918-II ГД, нашла  своё отражение в Концепции национальной безопасности 
Российской Федерации (далее — Концепция) — первом политическом до-
кументе федерального уровня, в котором государство официально излагало 
свои взгляды на проблемы безопасности личности, общества и государст-
ва. Носившая в силу особенностей политической эпохи преимуществен-
но секулярно-либеральный характер, Концепция 1997 года в разделе IV 
«Обеспечение национальной безопасности Российской Федерации» всё 
же констатировала «разрушительную роль различного рода религиозных 
сект, наносящих значительный ущерб духовной жизни российского об-
щества, представляющих собой прямую опасность для жизни и здоровья 
граждан России и зачастую используемых для прикрытия противоправной 
деятельности»10. При этом в документе в развитие ключевой идеи преам-
булы Федерального закона № 125-ФЗ «О свободе совести и о религиозных 
объединениях» подчёркивалась важнейшая роль Русской Православной 
Церкви в сохранении традиционных духовных ценностей.

Таким образом, в 1997 году, несмотря на активное противодействие 
западных политических элит и либерально настроенной части российского 
общества, была оформлена нормативно-правовая база, легитимировав-
шая правовой статус РПЦ и регламентировавшая её взаимоотношения 
с государством. Закон задал нормативную рамку для деятельности Церкви 
и сформулировал принципы государственно-церковных отношений, а его 
широкое обсуждение «повлияло на восприятие религии и на дискурс о ре-
лигиозной идентичности и её месте в иерархии идентичностей и ценно-
стей» (Казьмина 2019: 33). К концу 1990-х годов нормативная база в рели-
гиозной сфере составила более ста законов и подзаконных актов, между 
государством и Церковью было подписано множество договоров и согла-
шений о сотрудничестве на региональном и федеральном уровнях. Корпус 
государственных нормативных актов — статей Конституции, федеральных 
законов, подзаконных актов, соглашений и договоров органично допол-
нился общецерковным взглядом на вопросы государственно-церковных 
отношений и проблемы современного секуляризированного общества — 
Основами социальной концепции Русской Православной Церкви11. При 
этом разработка как нормативно-правовой базы, так и  церковных 

10 Указ Президента Российской Федерации от 17.12.1997 г. № 1300 «Об утверждении Концепции 
национальной безопасности Российской Федерации» // Российская газета. — 1997. — 26 декаб-
ря. — № 247.
11 Основы социальной концепции Русской Православной Церкви // Патриархия.ру : Официаль-
ный сайт Московского Патриархата.  — 2008.  — 9  июня.  — URL: https://www.patriarchia.ru/db/
text/419128.html (дата обращения: 14.07.2025).



90mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

документов велась сторонами не изолированно, а в диалогическом со-
работничестве. Это само по себе возвращало государственно-церковные 
отношения к принципу «симфонии» — обоюдному сотрудничеству, взаим-
ной поддержке и взаимной ответственности без вторжения одной стороны 
в сферу исключительной компетенции другой (Цыпин 2009).

Несмотря на то что общественный запрос на восстановление симфони-
ческих отношений государства и Церкви возник далеко не сразу после от-
каза от атеистической идеологии, правовые основы были заложены в конце 
1980-х — начале 1990-х годов. В частности, конституционный принцип 
отделения Церкви от государства, изложенный в ч. 2 ст. 14 Конституции 
РФ12, фактически завершал эпоху трёхсотлетнего дисбаланса, сложивше-
гося в синодальный и советский периоды. При этом важно отметить, что 
в процессе государственного и социального строительства политическое 
руководство страны быстро осознало губительность секулярно-либераль-
ной трактовки этого принципа (как самоустранения от религиозной жизни 
общества), в результате чего религиозная безопасность стала рассматри-
ваться как неотъемлемый элемент национальной безопасности.

Раскрытие этого принципа в ст. 4 Федерального закона «О свободе 
совести и  религиозных объединениях», его богословское осмысление 
в Основах социальной концепции Русской Православной Церкви и толко-
вания Конституционного суда Российской Федерации позволяют избавить-
ся от негативных коннотаций, связанных с понятием «отделение», которые 
отсылают к Декрету СНК от 23 января 1918 года «Об отделении Церкви от 
государства и школы от Церкви». Сегодня следует говорить скорее о «раз-
граничении» сфер компетенции и ответственности, «невмешательстве» 
во внутренние дела сторон исходя из различия их природ, целей и средств 
достижения. В этом смысле сложившаяся модель государственно-церков-
ных отношений ближе к симфоническому идеалу императора Юстиниана 
(Карташёв 2002) и позволяет говорить не о теократическом государстве, 
а о суверенном прочтении принципа светскости как взаимного служения 
общим основаниям организации и духовно-культурного воспроизводства 
российского общества (Нефедовский 2022). Неслучайно в 14-ю годовщи-
ну своей интронизации Патриарх Кирилл дал следующую характеристику 
государственно-церковным отношениям: «Сегодня Русская Православная 
Церковь существует в уникальных условиях — действительно гармония 

12 Конституция Российской Федерации // Официальный сайт президента России. — URL: http://
www.kremlin.ru/acts/constitution (дата обращения: 17.07.2025). 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm91

А. А. РУДЕНКО

в отношении светского и церковного при полном сохранении автономии, 
невмешательства, и одновременно при общем осознании важности вза-
имодействия всех сил общества, государства и Церкви для того, чтобы 
страна наша продолжала тот подлинно независимый от центров мировой 
власти курс, которым она мужественно продвигается вперёд»13.

***

На рубеже 80–90-х годов XX века тектонические изменения в общест-
венно-политической жизни СССР привели к существенному ослабле-

нию тотального государственного контроля над Русской Православной 
Церковью. Мотивы, которыми руководствовалась позднесоветская власть 
в отношении Церкви, были продиктованы политической конъюнктурой. 
Грядущий тысячелетний юбилей Крещения Руси политическое руководст-
во СССР воспринимало как повод, которым пользовались идеологические 
противники на Западе с целью дискредитации советского руководства. 
И если в 1943 году у «сталинской оттепели» на фоне экзистенциальной 
угрозы помимо внешнеполитических были глубокие историко-культур-
ные и аксиологические причины, побудившие политическое руководство 
при помощи Церкви апеллировать к религиозным основаниям русской 
идентичности и народного духа, то в позднесоветскую эпоху ослабление 
госконтроля носило демонстративно-идеологический характер, направ-
ленный скорее вовне — перестроечная логика вынуждала соответство-
вать «общепринятым демократическим стандартам». Мировоззренчески 
оставаясь на материалистических позициях, советское руководство собст-
венноручно расшатало фундамент здания государственной атеистической 
идеологии. Принятые в 1990 году союзный и республиканский законы 
«О свободе совести и религиозных организациях» и «О свободе вероиспо-
веданий» легитимировали отказ от политики государственного атеизма, 
а также окончательно демонтировали систему государственного подавле-
ния Церкви, став отправной точкой для выстраивания современной моде-
ли государственно-церковных отношений.

В первые постсоветские годы трансформация и нормативное офор-
мление государственно-церковных отношений проходили в  секуляр-
но-либеральной логике без учёта цивилизационных особенностей их 
становления и  развития. Культурно-историческая стерильность нового 

13 Патриарх Кирилл назвал уникальными нынешние отношения РПЦ и  государства // ТАСС.  — 
2023. — 1 февраля. — URL: https://tass.ru/obschestvo/16935345 (дата обращения: 17.07.2025). 



92mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

законодательства создала предпосылки для хаотизации российского ак-
сиологического поля за счёт фактически бесконтрольного распростра-
нения в  стране чуждых религиозных учений, в  том числе сектантского 
толка. В кратчайшей перспективе сложившаяся ситуация грозила окон-
чательной диссоциацией и без того размытой постсоветской идентично-
сти, переходя в разряд вопросов национальной безопасности. Активная 
позиция РПЦ и ряда депутатов Государственной Думы РФ ускорила про-
цесс разработки и  принятия в  1997  году нового федерального закона  
№ 125-ФЗ «О свободе совести и о религиозных объединениях», несмотря на 
ожесточённое сопротивление западной политической элиты при поддержке 
Римско-католической церкви. Упоминание в преамбуле закона особой роли 
православия и традиционных религий в формировании общероссийской 
идентичности стало одним из первых шагов на пути ценностной суверени-
зации постсоветской России в русле исторической традиции. Ключевую роль 
в создании и сохранении текста преамбулы сыграл митрополит Смоленский 
и Калининградский Кирилл. Смысловая доминанта преамбулы № 125-ФЗ 
нашла своё отражение и развитие в Концепции национальной безопасности, 
впервые принятой в постсоветской России также в 1997 году. Практически 
одновременно с разработкой и принятием нового федерального законода-
тельства Русская Православная Церковь в диалоге с государством и обще-
ством выработала общецерковный взгляд на вопросы государственно-цер-
ковных отношений и проблемы современного секуляризированного общест-
ва — Основы социальной концепции Русской Православной Церкви (2000). 
Опираясь на многовековую религиозную, философскую, историко-культур-
ную и нравственную традицию, Церковь соборно выработала суверенный 
взгляд на вызовы современности, предложив альтернативу секулярно-либе-
ральным общественно-политическим моделям и клише.

Таким образом, к началу второго тысячелетия в России была офор-
млена нормативно-правовая база для гармонизации государственно-цер-
ковных отношений. Основные принципы разграничения сфер компетен-
ции и ответственности и благожелательного невмешательства во вну-
тренние дела сторон позволили завершить 300-летнюю эпоху дисбаланса 
в государственно-церковных отношениях и приступить к устранению 
деструктивных последствий тяжёлого разрыва исторической традиции. 
Последовательное возвращение к симфонической модели взаимодейст-
вия государства и Церкви в дальнейшем послужило стимулом и основой 
для суверенизации стратегического политического мышления в сфере 
национальной безопасности.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm93

А. А. РУДЕНКО

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ: 

Багдасарян В. Э., Сильвестр (Лукашенко), архим. Традицион-

ные ценности: стратегия цивилизационного возрождения. — Яро-

славль : ООО «СПК», 2022. — 256 с.

Барменков А. И. Свобода совести в СССР. — М. : Мысль, 1979. — 

223 с.

Государственно-церковные отношения в России (опыт прошлого 

и современное состояние) / Овсиенко Ф. Г., Одинцов М. И., Трофим-

чук Н. А. и др. — М. : РАГС, 1996. — 252 с.

Дюркгейм Э. О разделении общественного труда. Метод социо-

логии. — М. : Наука, 1991. — 575 с.

Заявление Поместного Собора Русской Православной Церкви 

в связи с публикацией проекта Закона СССР «О свободе совести и ре-

лигиозных организациях» //  Журнал Московской Патриархии. — 

1990. — № 9. — С. 9–11.

«25 лет по пути свободы совести»: материалы научно-практиче-

ской конференции. — М. : Юрист, 2015. — 246 с.

Кашеваров А. Н. Государственно-церковные отношения в пе-

риод Перестройки 1985–1991 годов // Terra Linguistica. — 2015. —  

№ 1. — С. 109–115.

Казьмина О. Е. Русская Православная Церковь и новая религиоз-

ная ситуация в современной России (Этноконфессиональная состав-

ляющая проблемы). Автореф. дис. д-ра ист. наук: 12.10.2007. — МГУ 

им. М. В. Ломоносова. — М., 2007. — 48 с.

Карташёв А. В. Вселенские Соборы. — Клин : Фонд «Христиан-

ская жизнь», 2002. — 686 с.

Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. Диалог с историей / 

послесл. А. В. Щипкова. — М. : Абрис, 2019. — 240 с.

Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. Мысли. Высказы-

вания. Суждения / сост. А. В. Щипков. — М. : Русская экспертная 

школа, 2018. — 432 с.

Клочков В.  В.  Религия, государство и  право.  — М. : Мысль, 

1978. — 287 с.

Клочков В.  В.  Закон и  религия: от государственной религии 

в России к свободе совести в СССР. — М. : Изд-во политической ли-

тературы, 1982. — 160 с.

Кривельская Н. В. Секта: угроза и поиск защиты. — М. : Благо-

вест, 1999. — 272 с.

Кривельская Н.  В.  О  социально-медицинских последствиях 

воздействия некоторых религиозных организаций на здоровье лич-



94mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

ности, семьи, общества и мерах обеспечения помощи пострадав- 

шим // Аналитический вестник / Федеральное Собрание — Парла-

мент Российской Федерации: Аналитическое управление. Серия: «Обо-

рона и безопасность — 8». — 1996. — 27 ноября. — Вып. 28. — С. 1–20.

Куроедов В. А. Религия и закон. — М. : Знание, 1970. — 60 с.

Куроедов В. А. Советское государство и церковь. — М. : Знание, 

1976. — 79 с.

Марченко А. Н. Государственно-церковные отношения в СССР 

в трудах светских и церковных исследователей XX — начала XXI ве- 

ка // Вестник Челябинского государственного университета.  — 

2008. — № 15. — С. 164–177.

Маслова И.  И.  Государственно-конфессиональная политика 

в СССР: поворот курса в 1985–1988 гг. // Известия ВУЗов. Поволж-

ский регион. Гуманитарные науки. — 2015. — № 4 (36). — С. 43–54.

Маслова И. И. Совет по делам религий при Совете Министров 

СССР и Русская Православная Церковь (1965–1991 гг.) // Отечест-

венная история. — 2005. — № 6. — С. 52–65.

Нефедовский Г. В. Византийская идея симфонии властей в госу-

дарственно-правовой мысли России: монография. — М. : НИИ ИЭП, 

2022. — 200 с.

Определения Архиерейского Собора // Журнал Московской Па-

триархии. — 1990. — № 1. — С. 10–12.

Панарин А. С. Православная цивилизация в глобальном мире. — 

М. : Эксмо, 2003. — 544 с.

Послание Архиерейского Собора Русской Православной Церк- 

ви // Журнал Московской Патриархии. — 1994. — № 11–12. 

Поспеловский Д. В. Русская православная церковь в XX веке. — 

М. : Республика, 1995. — 511 с.

Принятие нового Устава Русской Православной Церкви // Жур-

нал Московской Патриархии. — 1988. — № 9. — С. 19–20.

Розенбаум Ю. А. Советское государство и церковь. — М. : Наука, 

1985. — 174 с.

Русская Православная Церковь в России в конце XX века: мо-

нография / Л. А. Королёва, А. А. Королёв, О. В. Мельниченко. —  

М. : ИНФРА-М, 2024. — 223 с.

Русская Православная Церковь в советское время (1917–1991). 

Материалы и документы по истории отношений между государством 

и Церковью / сост. Г. Штриккер. — М. : Пропилеи, 1995. — 400 с.

Телеграммы от имени Поместного Собора Русской Православ-

ной Церкви // Журнал Московской Патриархии. — 1988. — № 8. —  

С. 19–20.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm95

А. А. РУДЕНКО

Телеграммы соболезнования Священному Синоду Русской Пра-

вославной Церкви // Журнал Московской Патриархии. — 1990. —  

№ 7. — С. 3–4.

Тойнби А. Дж. Постижение истории. — М. : Академический про-

ект, 2023. — 358 с.

Третьяков А. В. Политико-правовые отношения Российского го-

сударства и Русской Православной Церкви: дис. канд. полит. наук: 

23.00.02 / Гос. ун-т упр. — М., 2004. — 234 с.

Фуров В.  Г.  Буржуазные конституции и  свобода совести.  —  

М. : Политиздат, 1983. — 96 с.

Цыпин В., прот. История Русской Церкви. 1917–1997.  —  

М. : Изд-во Спасо-Преображенского Валаамского монастыря, 1997. — 831 с.

Цыпин В., прот. Каноническое право. — М. : Изд-во Сретенского 

монастыря, 2009. — 862 с.

Шкаровский М. В. Русская Православная Церковь в XX веке. — 

М. : Вече, 2010. — 480 с.

Шубин А. В. Золотая осень, или Период застоя. СССР в 1975– 

1985 гг. — М. : Вече, 2008. — 352 с.

Щипков А.  В.  Теология и  политика. Попытки политического 

подчинения Церкви // Современная Европа. — 2023. — № 3. —  

С. 143–151.

Щипков А. В. Церковно-общественные отношения и проблемы 

государственного регулирования // Исторический вестник. [Москва, 

Воронеж]. — 2000. — № 5–6 (9–10). — С. 81–86. 

Сведения об авторе:
Андрей Анатольевич Руденко  — старший преподаватель ка-
федры богословия богословского факультета, Российский 
православный университет святого Иоанна Богослова, 127051,  
г. Москва, Крапивенский пер., д. 4, e-mail: dromaderina@yandex.ru

Конфликт интересов:
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.

Статья поступила в редакцию 10.11.2025; одобрена после рецен-
зирования 15.11.2025; принята к публикации 20.11.2025.



96mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

A. A. Rudenko

RUSSIAN ORTHODOX UNIVERSITY OF SAINT JOHN THE DIVINE,  

MOSCOW, RUSSIA

Transformation  
of Confessional Policy  

in the Late Soviet Union: 
Causes and Consequences

Abstract. This article analyzes the transformation of state 
confessional policy in the late Soviet Union, examining its 
causes and consequences. Drawing on archival materials, it 
demonstrates significant shifts in state–church relations that 
occurred on the eve of the millennium of the Christianization 
of Rus' and in the period following the official celebrations. The 
analysis shows that the weakening of state pressure on the 
Church was largely driven by the political considerations of the 
Soviet leadership. However, the liberalization of state–church 
relations initiated in the late 1980s became the foundation for 
a fundamental reassessment of the role of the Church in the 
life of Russian society and the state. The dismantling of the 
system of total state control over the Russian Orthodox Church 
and the abandonment of state atheism required formal legal 
regulation. New legislation was developed within a secular and 
liberal framework, without sufficient regard for the cultural 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm97

А. А. РУДЕНКО

and historical specifics of Russian state formation. This, in turn, 
created the risk of further secularization of the Church and the 
deepening fragmentation of a weakened post-Soviet identity. 
The active stance of the Church, its current Primate Patriarch 
Kirill, and a number of deputies of the State Duma made it 
possible to revise Soviet-era legislation and to ensure a gradual 
shift in the Russian state’s approach: from a secular-liberal model 
of state–church relations toward a historically rooted symphonic 
model. 

Keywords: late Soviet Union, state–church relations, legislation, 
Patriarch Kirill, Russian Orthodox Church, symphonia

For citation: Rudenko, A. A. (2025). Transformation of Confessional 
Policy in the Late Soviet Union: Causes and Consequences. 
Orthodoxia, (4), 76–100. [In Russian]. DOI: 10.53822/2712-9276-
2025-4-76-100

REFERENCES:

Bagdasaryan, V. E., Sylvester (Lukashenko), archim. (2022). 

Traditsionnye tsennosti: strategiya tsivilizatsionnogo vozrozhdeniya 

[Traditional Values: A Strategy for Civilizational Revival]. Yaroslavl :  

OOO “SPK”. [In Russian].

Barmenkov, A. I. (1979). Svoboda sovesti v SSSR [Freedom of 

Conscience in the USSR]. Moscow : Mysl’. [In Russian].

Durkheim, É. (1991). O razdelenii obshchestvennogo truda. Metod 

sotsiologii [The Division of Labour in Society]. Moscow : Nauka. [In 

Russian].

Furov, V. G. (1983). Burzhuaznye konstitutsii i svoboda sovesti 

[Bourgeois Constitutions and Freedom of Conscience]. Moscow : 

Politizdat. [In Russian].

Gosudarstvenno‑tserkovnye otnosheniya v Rossii (opyt proshlogo 

i sovremennoe sostoyanie) [State‑Church Relations in Russia: Past 

Experience and Current State]. (1996). Moscow : RAGS. [In Russian].

Kaz’mina, O. E. (2007). Russkaya Pravoslavnaya Tserkovʹ i novaya 

religioznaya situatsiya v sovremennoy Rossii (Etnokonfessionalʹnaya 

sostavlyayushchaya problemy) [The Russian Orthodox Church and the 

New Religious Situation in Contemporary Russia (The Ethno‑Confessional 



98mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

Dimension of the Problem)] [Abstract of Dissertation of Doctor of Historical 

Sciences. Lomonosov Moscow State University]. Moscow. [In Russian].

Kartashev, A. V. (2002). Vselenskie Sobory [Ecumenical Councils]. 

Klin : Fond “Khristianskaya zhizn’”. [In Russian].

Klochkov, V. V. (1978). Religiya, gosudarstvo i pravo [Religion, State 

and Law]. Moscow : Mysl’. [In Russian].

Klochkov, V. V. (1982). Zakon i religiia: ot gosudarstvennoi religii v 

Rossii k svobode sovesti v SSSR [Law and Religion: From State Religion 

in Russia to Freedom of Conscience in the USSR]. Moscow : Izd-vo 

politicheskoi literatury. [In Russian].

Krivelskaya, N. V. (1996). O sotsial’no‑meditsinskikh posledstviyakh 

vozdeystviya nekotorykh religioznykh organizatsiy na zdorov’e lichnosti, 

sem’i, obshchestva i merakh obespecheniya pomoshchi postradavshim 

[On the Socio‑Medical Consequences of the Impact of Certain Religious 

Organizations on the Health of the Individual, Family, and Society, and 

Measures to Provide Assistance to Victims]. Analiticheskiy vestnik, Seriya: 
“Oborona i bezopasnost’”, 8(28), 1–20. Federal’noe Sobranie — Parlament 

Rossiyskoy Federatsii: Analiticheskoe upravlenie [Federal Assembly  — 

Parliament of the Russian Federation: Analytical Department]. [In Russian].

Krivelskaya, N. V. (1999). Sekta: ugroza i poisk zashchity [The Sect: 

Threat and the Search for Protection]. Moscow : Blagovest. [In Russian].

Kuroedov, V. A. (1970). Religiia i zakon [Religion and Law]. Moscow : 

Znanie. [In Russian].

Kuroedov, V. A. (1976). Sovetskoe gosudarstvo i tserkov’ [The Soviet 

State and the Church]. Moscow : Znanie. [In Russian].

Marchenko, A. N. (2008). Gosudarstvenno‑tserkovnye otnosheniia v 

SSSR v trudakh svetskikh i tserkovnykh issledovatelei XX — nachala XXI 

veka [State‑Church Relations in the USSR in the Works of Secular and 

Ecclesiastical Researchers of the 20th — Early 21st Centuries]. Vestnik 
Cheliabinskogo gosudarstvennogo universiteta, 15, 164–177. [In Russian].

Maslova, I. I. (2005). Sovet po delam religii pri Sovete Ministrov SSSR i 

Russkaya Pravoslavnaya Tserkov’ (1965–1991 gg.) [The Council for Religious 

Affairs Under the Council of Ministers of the USSR and the Russian Orthodox 

Church (1965–1991)]. Otechestvennaya istoriya, 6, 52–65. [In Russian].

Maslova, I. I. (2015). Gosudarstvenno‑konfessional’naia politika v 

SSSR: povorot kursa v 1985–1988 gg. [State‑Confessional Policy in the 

USSR: A Change of Course in 1985–1988]. Izvestiia VUZov. Povolzhskii 
region. Gumanitarnye nauki [University Proceedings. Volga Region. 

Humanities], 4 (36), 43–54. [In Russian].

Nefedovskiy, G. V. (2022). Vizantiyskaya ideya simfonii vlastey v 

gosudarstvenno‑pravovoy mysli Rossii: monografiya [The Byzantine 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm99

А. А. РУДЕНКО

Idea of the Symphony of Powers in the State‑Legal Thought of Russia: 

Monograph]. Moscow : NII IEP. [In Russian].

Opredeleniia Arkhiereiskogo Sobora [Resolutions of the Bishops’ 

Council]. (1990). Zhurnal Moskovskoi Patriarkhii, 1, 10–12. [In Russian].

Panarin, A. S. (2003). Pravoslavnaia tsivilizatsiia v global’nom mire [The 

Orthodox Civilization in the Global World]. Moscow : Eksmo. [In Russian].

Poslanie Arkhiereiskogo Sobora Russkoy Pravoslavnoy Tserkvi [Message 

of the Bishops’ Council of the Russian Orthodox Church]. (1994). Zhurnal 
Moskovskoi Patriarkhii, 11–12. [In Russian].

Pospelovskiy, D. V. (1995). Russkaya pravoslavnaya tserkov’ v XX 

veke [The Russian Orthodox Church in the 20th Century]. Moscow : 

Respublika. [In Russian].

Prinyatie novogo Ustava Russkoy Pravoslavnoy Tserkvi [Adoption 

of the New Charter of the Russian Orthodox Church]. (1988). Zhurnal 
Moskovskoi Patriarkhii, 9, 19–20. [In Russian].

Rozenbaum, Yu. A. (1985). Sovetskoe gosudarstvo i tserkov’ [The 

Soviet State and the Church]. Moscow : Nauka. [In Russian].

Russkaya Pravoslavnaya Tserkov’ v Rossii v kontse XX veka: monografiya 

[The Russian Orthodox Church in Russia at the End of the 20th Century: 

A Monograph]. (2024). Moscow : INFRA-M. [In Russian].

Russkaya Pravoslavnaya Tserkov’ v sovetskoe vremya (1917–1991). 
Materialy i dokumenty po istorii otnosheniy mezhdu gosudarstvom i 
Tserkov’yu [The Russian Orthodox Church in the Soviet Period (1917–

1991). Materials and Documents on the History of Relations between the 

State and the Church]. (1995). Moscow : Propilei. [In Russian].

Shkarovskiy, M. V. (2010). Russkaya Pravoslavnaya Tserkov’ v XX 

veke [The Russian Orthodox Church in the 20th Century]. Moscow : Veche. 

[In Russian].

Shubin, A. V. (2008). Zolotaya osen’, ili Period zastoya. SSSR v 1975–

1985 gg. [The Golden Autumn, or the Period of Stagnation. The USSR in 

1975–1985]. Moscow : Veche. [In Russian].

Shchipkov, A. V. (2000). Tserkovno‑obshchestvennye otnosheniya 

i problemy gosudarstvennogo regulirovaniya [Church‑Public Relations 

and Issues of State Regulation]. Istoricheskiy vestnik, 5–6, 9–10. [In 

Russian].

Shchipkov, A. V. (2023). Teologia i politika. Popytki politicheskogo 

podchineniya Tserkvi [Theology and Politics. Political Attempts to 

Subordinate the Church]. Sovremennaya Evropa, 3, 143–151. [In Russian].

Telegrammy ot imeni Pomestnogo Sobora Russkoy Pravoslavnoy 
Tserkvi [Telegrams on Behalf of the Local Council of the Russian Orthodox 

Church]. (1988). Zhurnal Moskovskoi Patriarkhii, 8, 19–20. [In Russian].



100mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

Telegrammy soboleznovaniya Svyashchennomu Sinodu Russkoy 
Pravoslavnoy Tserkvi [Telegrams of Condolence to the Holy Synod of the 

Russian Orthodox Church]. (1990). Zhurnal Moskovskoi Patriarkhii, 7, 

3–4. [In Russian].

Tret’yakov, A. V. (2004). Politiko‑pravovye otnosheniya Rossiyskogo 

gosudarstva i Russkoy Pravoslavnoy [Political and Legal Relations between 

the Russian State and the Russian Orthodox Church] [Dissertation of 

Candidate of Political Sciences. The State University of Management]. 

Moscow. [In Russian].

Toynbee, A. J. (2023). Postizhenie istorii [A Study of History]. 

Moscow : Akademicheskiy proekt. [In Russian].

Tsypin, V., archiprb. (1997). Istoriya Russkoy Tserkvi. 1917–

1997 [History of the Russian Church. 1917–1997]. Moscow : Izd‑vo 

Spaso‑Preobrazhenskogo Valaamskogo monastyrya. [In Russian].

Tsypin, V., archiprb. (2009). Kanonicheskoe pravo [Canon Law]. 

Moscow : Izd‑vo Sretenskogo monastyrya. [In Russian].

“25 let po puti svobody sovesti”: materialy nauchno‑prakticheskoy 
konferentsii [“25 Years on the Path of Freedom of Conscience”: Proceedings 

of the Scientific and Practical Conference]. (2015). Moscow : Yurist. [In 

Russian].

Zayavlenie Pomestnogo Sobora Russkoy Pravoslavnoy Tserkvi v svyazi 
s publikatsiyey proekta Zakona SSSR “O  svobode sovesti i religioznykh 
organizatsiyakh” [Statement of the Local Council of the Russian Orthodox 

Church Regarding the Publication of the Draft USSR Law “On Freedom of 

Conscience and Religious Organizations”]. (1990). Zhurnal Moskovskoy 
Patriarkhii, (9), 9–11. [In Russian].

About the author:
Andrey Anatolyevich Rudenko  — Senior Lecturer at the 
Department of Theology, Faculty of Theology, Russian Orthodox 
University of Saint John the Theologian, Lomonosov Moscow State 
University, 4, Krapivensky pereulok, Moscow, Russia, 127051, e-mail: 
dromaderina@yandex.ru 

Conflict of interest:
The author declares no conflict of interests.

The article was submitted 10.11.2025; approved after reviewing 
15.11.2025; accepted for publication 20.11.2025.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm101

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

Священник П. Б. Сержантов  
СРЕТЕНСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ,  

МОСКВА, РОССИЯ

Синтез исихастского 
богословия 

и русской религиозной 
философии в очерках 

А. Ф. Лосева


Аннотация. Статья ставит цель — изучить, как накануне ареста 
в  1930  году Алексей Фёдорович Лосев выстраивал философ-
скую апологию имяславия и какую интерпретацию богословия 
нетварных энергий он предлагал. Актуальность исследования 
связана с тем, что исихастская аскетика составляет значимую 
часть православных духовно-нравственных ценностей, объек-
тивное понимание которых необходимо обеспечить в рамках 
научных исследований. В  статье продемонстрировано, как 
А.  Ф.  Лосев даёт эссенциально-энергийную интерпретацию 
высшего исихастского опыта, впервые проведён анализ посте-
пенной деэссенциализации человеческих энергий в процессе 
исихастского восхождения; для этой задачи использовался ме-
тод лествицы. Исходя из принципа историзма, автор обраща-
ет внимание на то, что работы Лосева по имяславию написаны 
прежде, чем в XX веке были развёрнуты масштабные фундамен-
тальные исследования исихазма, основывающиеся на обширной 
источниковой базе. Так что философско-богословские очерки 
в  1920-е годы едва ли могли предложить безукоризненную 

ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4. С. 101–121

УДК 2–11

DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-101-121



102mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

PRIEST P. B. SERZHANTOV

интерпретацию исихазма, в те годы «исихазм» мог приравни-
ваться к понятию «паламизм» и даже восприниматься как част-
ный случай существующего с  библейских времён имяславия. 
Автор приходит к выводам о том, что в интерпретации Лосева 
исихастский опыт рассматривается не как опыт, направленный 
к синергийному соединению с Богом, а как опыт, обусловлен-
ный коррелятами синергии, такими как сакрализующее при-
зывание Имени Божия, апеллирование к  софийному модусу 
бытия, использование человеком онтологически значимых 
символов. Опыт синтеза неоплатонической философии и иси-
хастского богословия у Лосева имел значение не только для 
его философской работы, аналогичное прочтение исихастских 
текстов мы находим и в трудах В. В. Бибихина (перевод пала-
митских «Триад»). Метод философского синтеза, впечатляюще 
продемонстрированный В. С. Соловьёвым и по-своему творче-
ски реализованный Лосевым, не представляется автору статьи 
оптимальным средством для понимания специфики исихазма. 
Осмысление особенностей в  богословии нетварных энергий 
требует другого — преобразования античного философского 
инструментария, чуткости к методу синергии, который является 
характерным для православной аскетической традиции.

Ключевые слова: А.  Ф.  Лосев, русская религиозная филосо-
фия, исихазм, имяславие, богословие нетварных энергий, 
свт. Григорий Палама, Ареопагитский корпус, свт. Феофан 
Затворник, метод лествицы

Для цитирования: Сержантов П.  Б., свящ. Синтез исихаст-
ского богословия и  русской религиозной философии в  очер-
ках А. Ф. Лосева // Ортодоксия. — 2025. — № 4. — C. 101–121.  
DOI:  10.53822/2712-9276-2025-4-101-121

Выдающийся русский учёный А. Ф. Лосев (1893–1988) известен пре-
имущественно своими трудами, посвящёнными античной филосо-

фии и филологии. Однако сфера его научных интересов была значи-
тельно шире. В частности, он занимался исследованиями исихастского 
подвижнического опыта и  связанного с  ним богословия нетварных 
энергий. Во многом к  этим исследованиям его подвиг имяславский 
спор 1910-х годов.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm103

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

ИМЯСЛАВСКИЙ СПОР И ФИЛОСОФИЯ КАК УПРАЖНЕНИЕ В СМЕРТИ

Когда в среде русских монахов на Афоне началось бурное обсужде-
ние тезиса «Имя Божие есть Сам Бог», оно достаточно быстро вышло за 
рамки полемики. Сторонники данного имяславского тезиса сместили 
игумена Пантелеимонова монастыря и выбрали имяславского игумена —  
о. Давида (Мухранова). Беспорядки на Афоне были подавлены, о. Давид 
и многие его единомышленники высланы на родину. Здесь вспыхнуло 
широкое обсуждение резко поставленного имяславского вопроса, к нему 
подключились некоторые видные представители русской философии, 
в том числе священник Павел Флоренский и др. Они поддержали имясла-
вие и стали выдвигать в его защиту богословско-философские аргументы. 
Святейший Синод Русской Церкви в 1913 году осудил имяславие.

А. Ф. Лосев с 1919 года предметно занимался имяславием и выступал 
с докладами по этой тематике. В 1922 году Лосев организовал москов-
ский имяславский кружок, в деятельности которого участвовал о. Павел 
Флоренский1. Члены кружка надеялись, что их богословско-философские 
разработки лягут в основу нового официального церковного решения, 
более благоприятного для имяславия. С 1924 года А. Ф. Лосев начал об-
щаться с упомянутым о. Давидом (Мухрановым). Архимандрит Давид 
стал духовником философа и его жены, учил их деланию Иисусовой мо-
литвы с  употреблением психосоматического метода (Тахо-Годи 1997: 
108). Таким образом, А. Ф. Лосев не просто размышлял об имяславии, 
он был погружен в этот религиозный опыт, что дополнительно придаёт 
актуальности для темы данной статьи. В 1929 году о. Давид совершил мо-
нашеский постриг супругов Лосевых, вручил им чётки — меч духовный, 
чтобы именем Иисусовым они молитвенно отражали врагов2. Знаменитая 
«профессорская шапочка» Лосева, согласно воспоминаниям близких, яв-
лялась на самом деле символом его принадлежности к иноческому зва-
нию3. С 1923 года А. Ф. Лосев начал тесно общаться с иером. Митрофаном 

1 Кружок существовал до 1927 года. Добавим также, что начиная с 1925 года А. Ф. Лосев общал-
ся с петербургским имяславцем, прот. Фёдором Андреевым, который в своё время стал заметной 
фигурой в среде раскольников — сторонников митр. Иосифа (Петровых).
2 В 1922 году чету Лосевых венчал о. Павел Флоренский.
3 В 1930 году Лосев говорил о себе, используя монашеское выражение: «Наторп, Флоренский, Блон-
ский и моя худость… формулировали… диалектически-световую природу платонизма» (Лосев 1993: 
699–700). Лосев выказывал недовольство тем, что православных монахов в стране стали называть 
«бандитами в рясах», «митрофорными кулаками». Он предлагал считать монахами и старцами му-
дрецов из «Государства» Платона, которые овладели своими страстями и созерцали идеи, затем 
транслировали умозрения народу и жили «на прибавочный продукт» (Лосев 1993: 818–819, 824). 



104mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

PRIEST P. B. SERZHANTOV

(Тихоновым), который ранее находился в духовном общении с исихаст-
ским старцем — преп. Германом (Гомзиным)4. 

С 1929 года Лосев стал подвергаться травле за свои убеждения, его уво-
лили с занимаемых академических должностей. Он отстаивал свои пози-
ции, его тексты того времени — это апологетика, выдержанная скорее в духе 
Тациана, чем в духе св. Иустина Философа5. В 1930 году Лосев издал две рабо-
ты — «Очерки античного символизма и мифологии» и «Диалектику мифа», 
содержавшую резкую критику материализма6. Цензура убрала из книги 
опасную критику, но философ тайно вернул её, что и послужило поводом 
к его аресту. 5 июня 1930 года после отпевания о. Давида (Мухранова) были 
арестованы бывшая супруга Лосева и о. Митрофан (Тихонов). 

Надо признать, что текстология «Диалектики мифа» — это отдельная 
научная проблема, до конца не решённая. Есть сведения о написанных 
Лосевым дополнениях к «Диалектике мифа» либо в виде отдельной бро-
шюры, либо в виде второй части «Диалектики мифа». До нас эти допол-
нения дошли в форме небольших работ: «Миф — развёрнутое магическое 
Имя», «Первозданная Сущность», «Абсолютная Диалектика — Абсолютная 
Мифология» (см. Лосев 1994: 217–298). Предметно обсуждая тему исихаз-
ма в данной статье, под философско-богословскими очерками А. Ф. Лосева 
мы будем подразумевать «Очерки античного символизма и мифологии» 
и примыкающую к ним «Диалектику мифа» с вышеуказанными дополне-
ниями7. Всё это — философия накануне ареста, философия как упражнение 
в смерти, в ту пору у Лосева вырывается признание с ноткой обречённости: 
«Физиогномическая морфология — очередная задача и всей современной 
философии, и… платоноведения. Едва ли я приму серьёзное участие в этой 
новой области… достаточно и того, что я выработал понимание платониз-
ма, органически вырастающее из современного философского сознания, 
и передаю его другим» (Лосев 1993: 708). 

4 Сохранилась содержательная переписка об Иисусовой молитве преп. Германа со свт. Феофаном 
Затворником, см. (Феофан Затворник, свт. «Творения… Т. II» 1994: 162–225, 1-я пагинация).
5 Приведём характерный пассаж: «С самого же начала я не мог переварить… абсолютного идеали-
зирования и христианизирования Платона… Платон — язычник» (Лосев 1993: 695). 
6 28 июня 1930 года Л. М. Каганович на XVI съезде ВКП(б) выставил А. Ф. Лосева в качестве реакци-
онера, а его «Диалектику мифа» назвал «самой откровенной пропагандой наглейшего классового 
врага» (Летопись жизни и творчества // Портал «Весь Лосев». Проект «Дома Лосева». — 2019. — 
URL: Электронный ресурс: http://losev.domloseva.ru/lichnost/letopis-zhizni-i-tvorchestva/ (дата об-
ращения: 09.01.2025).
7 Опубликованные в  1930  году «Очерки античного символизма и  мифологии», по свидетельст-
ву А. Ф. Лосева, представляют собой незначительную часть написанных им текстов на эту тему. 
Бóльшая часть «Очерков» так и не была опубликована.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm105

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

ЭНЕРГИЯ В ДИАЛЕКТИЧЕСКОМ НЕОПЛАТОНИЗМЕ И В ИСИХАЗМЕ

Выработанное Лосевым понимание платонизма тесно смыкалось 
с имяславским дискурсом, о чём философ заявлял со свойственной ему 
прямолинейностью: «Имяславие возможно лишь как строгий диалек-
тический платонизм типа Плотина или Прокла» (Лосев А. Ф. 2009: 16). 
Возникает законный вопрос: как диалектический неоплатонизм может 
объяснять опыт призывания имени Божия в молитве Иисусовой, осо-
бенно опыт высоких ступеней молитвы? А. Ф. Лосев прямо утверждает, 
что «произнести имя можно только молитвенно». И сразу же предлагает 
диалектическое рассуждение об имени, дающее в итоге высший синтез 
энергии и телоса (цели): «Имя неотделимо от именуемой сущности и по-
тому есть сама сущность… Имя и отлично от сущности, и неотделимо от 
неё, т. е. оно есть её энергия… Имя… есть магическая стихия сущности» 
(Лосев 1994: 230–231). Остановимся на этом подробнее.

Имя как синтез энергии и телоса представляет собой осуществлённую 
энергию, эссенциализированную энергию, если угодно, энтелехезирован-
ную энергию (имение-себя-в-телосе, ἐν τέλει ἔχει, как справедливо подме-
чал М. Хайдеггер). В упомянутом магическом значении призывания име-
ни звучит некая гарантия на соединение человеческой энергии и боже-
ственной энергии. Призывание имени Божия как таковое обеспечивает 
единение носящего христианское имя человека и призываемого по Имени 
Бога, — если имя понимать как саму сущность и как энергию сущности. 
Устойчивое соединение с Богом здесь мыслится как эссенциально-энергий‑
ное соединение, в котором участвует и тварная энергия и онтологически 
равносильная ей тварная сущность8. Рассуждение об энергии у Лосева 
заметно отличается от традиционного православного богословского ди-
скурса, в котором, как справедливо отмечал В. Н. Лосский, соединение 
христианина с Богом мыслится не в ипостаси9 и не в сущности10, — со
единение с Богом происходит в энергии. И с позиции этого чисто энергий-
ного единства Бога и человека диалектическая эссенциально-энергийная 
трактовка Лосева представляется некорректной.

Когда в православной аскетике и догматике ставился вопрос о един-
стве Бога и человека? Когда рассуждали про опыт обожения, об этом 
спорили свт. Григорий Палама и его оппоненты — это опыт созерцания 

8	 См.: Хоружий С.  С.  Имяславие // Сайт Института синергийной антропологии.  —  
URL: https://synergia-isa.ru/lib/download/lib/+055_Horuzhy_Imyaslavie.doc (дата обращения: 07.03.2025).
9 Ипостасное единение Бога и Человека произошло однажды в Лице Господа Иисуса Христа.
10 Божественная сущность, согласно апофатическому богословию, неприступна для человека.



106mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

PRIEST P. B. SERZHANTOV

нетварного Фаворского света. Отметим, что свт. Григорий Палама рас-
сматривал опыт сверхъестественного созерцания в связи с предваря-
ющим его опытом, не таким высоким, — с умно-сердечной молитвой 
Иисусовой. То же самое делал В. Н. Лосский, обозначая некоторые де-
тали умно-сердечного делания: «Чтобы достигнуть соединения с Богом 
(l’union avec Dieu) в той мере, в какой оно осуществимо в земной жизни, 
необходимо постоянное усилие или, точнее, непрестанное бодрствова-
ние (une veille incessante11), дабы целостность (l’intégrité) внутреннего 
человека12, “единение сердца и ума (l’union du coeur et de l’esprit13)”, 
говоря языком православной аскезы, противоборствовало всем козням 
(les assaults) врага14, всем неразумным движениям падшей человеческой 
природы» (Lossky 2008: 16; Мистическое богословие 1992: 104–105). 
Здесь Лосский обозначил путь к соединению с Богом: через исихаст-
ское трезвение и умно-сердечное делание отражать страстные помыслы. 
Итак, борьба со страстями и помыслами, исихия, умно-сердечная молит-
ва как оружие против вражеских прилогов предшествуют соединению 
человека с Богом. 

Если мы от этой первичной контекстуализации опыта обожения 
перейдём к более полному рассмотрению — тогда перед нами окажет-
ся многоступенчатая лествица духовного восхождения, на последней 
ступени которой находится созерцание нетварного Света. Достижение 
вершины лествицы означает для подвижника энергийное соединение 
с Пресущественным Богом, преображение и обожение человеческих энер-
гий. На пути к вершине человек проходит ступени покаяния, ступени 
борьбы со страстями, ступень безмолвия (исихии), ступени умно-сердеч-
ной и непрестанной молитвы Иисусовой, ступень бесстрастия… На этих 
ступенях человеческие энергии меняются, эти изменения можно отсле-
дить по тому, например, как меняется сознание времени в исихастском 
опыте, т. к. сознание времени конституируется человеческими энергиями 
(Сержантов 2010: 68–238). 

11 Варианты перевода: непрестанная стража (ума в сердце), непрестанное бдение, непрестанное 
трезвение. В аскетике трезвение часто понимается как синоним исихии.
12 Варианты перевода: непорочность внутреннего человека, беспристрастность внутреннего че-
ловека, духовная собранность человека. Понятие о внутреннем человеке встречается у ап. Павла: 
«Если внешний наш человек и тлеет, то внутренний со дня на день обновляется» (2 Кор. 4:16). Пла-
тон под «внутренним человеком» подразумевает ум (см. Государство IX.589b).
13 Варианты перевода: сведение ума в сердце, соединение сердца с духом. Перевод l’esprit как 
«ум» оправдан, в греческой патристике и философии понятие νοῦς означает «ум, дух».  
14 Вариант перевода: всем вражеским прилогам (помыслов).



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm107

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

Для страстного состояния характерно циклическое время, борьба со 
страстями и безмолвие молящегося ума делают время линейным, — всё 
это формы континуальной темпоральности. Обожение в опыте созерца-
ния нетварного Света характеризуется неконтинуальной, дискретной 
темпоральностью (преп. Симеон Новый Богослов переживал мгновенные 
молнийные облистания Светом). Близкий к этому опыт чистой молитвы 
описывает преп. Нил Анкирский; ум подвижника восхищается к Богу, 
Который видит расположение человеческого сердца как мгновенно со-
зерцаемую открытую книгу, а не как продолжительные по времени сло-
весные молитвы к Богу15. Дискретный характер темпоральности в опыте 
обожения означает, что человеческие энергии в данном опыте не могут 
пониматься в эссенциально-энергийном смысле, как это предлагается 
с позиций диалектического неоплатонизма. 

Человеческие энергии в опыте обожения предстают деэссенциализи-
рованными. Можно сказать, что эта деэссенциализация происходит шаг 
за шагом, — по мере восхождения подвижника по ступеням лествицы. 
Для исихастской аскетики характерен принцип лествицы, который, за-
метим, не фигурирует в имяславских рассуждениях А. Ф. Лосева16. Метод 
лествицы позволяет нам наблюдать, как постепенно деэссенциализиру-
ются энергии падшего человека, идущего к Богу. Это можно проследить 
на примере изменений умственной энергии человека.

Покаяние понимается как первоначальное изменение ума, так бук-
вально переводится греческое слово μετάνοια (покаяние). В невидимой 
брани ум освобождается от ослепления страстью гнева и негативного 
воздействия на него других страстей. Эти важные изменения ума проис-
ходят по причине всеохватного нравственного подвига христианина — 
осознания множества своих грехов и борьбы с греховными страстями. 
Опыт безмолвия (исихии) даёт уму возможность умозрения, естествен-
ного созерцания, то есть постижения умом логосов тварных вещей. Это 

15 Бог видит чисто молящегося исихаста не так же, как Он видит всё Своё творение, здесь име-
ет место особое воздействие Бога на человека, оно передаётся аскетическим понятием «восхи-
щение к Богу» (преп. Иоанн Лествичник). Исследователь паламизма Тихон Пино пишет об этом: 
«Если бы видение (τὸ θέασθαι) и обожение (τὸ θεοποιεῖν) означали одно и то же, тогда весь мир 
был бы обожен по той причине, что Бог видит его от вечности (См.: Святитель Григорий Палама. 
Антирретик против Акиндина  2. 5. 14)» (Pino 2022: 114, 144).
16 В работе «Имяславие» Лосев под исихастами подразумевал монахов, принявших обет мол-
чания, а  не носителей опыта священного безмолвия ума, то есть подвижников, взошедших 
к  средним и  высшим ступеням лествицы (Лосев 2009: 7). Эта работа предшествует «Очер-
кам», текст «Имяславия» написан не ранее весны 1921 года, вероятнее всего — в 1922 году 
(Бирюков 2021: 199).



108mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

PRIEST P. B. SERZHANTOV

опыт частичной деэссенциализации энергий человеческого ума, просве-
щения ума. Затем ум сводится в сердце, где совершает Иисусову молитву, 
происходит «исступление ума» (ἔκστασις). Для нашей темы это означает 
значительную степень деэссенциализации энергий человеческого ума. 
Эта степень возрастает ещё более, когда ум приобретает способность 
творить непрестанную умно-сердечную молитву Иисусову наряду с по-
вседневными делами, требующими работы ума. Даже во сне ум исиха-
ста может творить молитву в сердце. Молитва ума в сердце становится 
самодвижной, не требующей от подвижника усилий. Подвижник полно-
ценно присутствует в мире, замечает окружающие события и реагирует 
на них, одновременно постоянно пребывая в умно-сердечном общении 
с Богом. 

На ступени бесстрастия наблюдается высочайшая степень отрешён-
ности ума от «мира сего» с одновременным изменением ума: не только 
страстному помыслу, но и «нейтральному» простому помыслу трудно 
приложиться к подвижнику, — это совершенство ума17. Наконец человек 
восхищается к высотам обожения — в мгновение чистой молитвы «не мо‑
литвою молится ум» (прп. Исаак Сирин), при сверхъестественном созер-
цании ум человека и весь человек становится светом и видит неприступ-
ный Фаворский свет (прп. Григорий Синаит). Высоты исихастского пути 
с их опытом обожения подразумевают совершенную деэссенциализацию 
всех человеческих энергий, в том числе и энергии ума, «умных чувств».

В исихастской традиции с древности соединение Бога и человека 
понималось не как некое устойчивое состояние, которое гарантировано 
за счёт эссенциализации энергий человека. Согласно исихастским под-
вижникам, соединение Бога и человека происходит в момент синергии, 
во время свободного тотального искания и исполнения человеком воли 
Божией, когда Бог ниспосылает великую благодать (нетварную энер-
гию). Этот момент синергии с Богом требует от человека особой духов-
ной подготовки, он может состояться не иначе как по воле Божией. Его 
нельзя запланировать, обеспечить с помощью магических ритуалов с про-
изнесением определённых слов и совершением сакральных действий. 
Синергию необходимо особым образом хранить, потому что она может 
быть утрачена. Подобные рассуждения в древности положили пропасть 
между исихастами и мессалианами, которые считали, что через практику 

17 Также у бесстрастного исихаста происходит заметное изменение во всех человеческих энерги-
ях, не исключая и телесные энергии.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm109

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

непрестанной молитвы можно достичь высокой ступени бесстрастия, без 
риска когда-либо утратить это «высокое духовное состояние».

Православная христианская онтология, напротив, предполагает такой 
риск, поскольку человек и Бог не являются единосущными, их соедине-
ние происходит в совместном действии. В неоплатонической онтологии 
ситуация другая, человек через философское умозрение и экстатический 
опыт сливается с Единым, человеческий ум становится «единосущным» 
Единому. Этот опыт нельзя назвать синергией, как её понимают исихасты. 
Причина в том, что ум и Единое онтологически неразрывны. Подобного 
рода постулируемая неразрывность человека и высшего Сверхбытия может 
интерпретироваться в понятиях магичности имени или в понятии символа. 
О последнем много размышлял Серебряный век. Для имяславских шту-
дий А. Ф. Лосева понятие символа было важным, причём оно трактовалось 
в эссенциально-энергийном смысле (см. Лосев 2009: 126–127). При этом 
ключевой для исихазма концепт синергии у Лосева отсутствует, а его кор-
релятами выступают «символ», «имя» и иные понятия. 

Между тем в исихастской традиции мы можем регистрировать осо-
бый метод синергии. Практику монашеского послушания можно пони-
мать как упражнение в синергии, в действенном отсечении своей воли 
и исполнении воли Божией18. Для палестинских исихастов аввы Дорофея 
и прп. Иоанна Пророка послушание виделось как надёжный путь к свя-
щенному безмолвию ума. Связь синергии с  исихией очень глубокая 
и многосторонняя, мы не можем сейчас её проследить. Ограничимся 
лишь цитатой из свт. Феофана Затворника, которая иллюстрирует то, 
что синергия является необходимым компонентом в жизни исихаста: 
«Благодать в сем случае действует, если человек содействует» (Феофан 
Затворник, свт. «Творения… Т. I» 1994: 214, 1-я пагинация). Только если 
человек свободно содействует Богу, ему подаётся благодать синергийного 
единства с Богом. 

ФИЛОСОФСКИЙ СИНТЕЗ: ПО СЛЕДАМ В. С. СОЛОВЬЁВА

Итак, связь рассуждений А. Ф. Лосева с философской проблемати-
кой оказалась значительно крепче, чем связь с догматическим и аске-
тическим богословием. В юности на Лосева оказала сильное влияние 

18 Исихасты воспринимали исполнение воли Божией не как обычное для людей подчинение дис-
циплинарным предписаниям, архим. Софроний (Сахаров) называл заповеди Божии благодатны-
ми энергиями.



110mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

PRIEST P. B. SERZHANTOV

метафизика всеединства В. С. Соловьёва и его учение о Софии. Даже ког-
да имяславская проблематика выдвинула на первый план осмысление 
Имени и энергии Божества, эту новую проблематику А. Ф. Лосев впи-
сывал в софиологический контекст. Так, в 1930 году Лосев подчёркивал, 
уточняя рабочую терминологию:  «Мы же употребляем слово “Имя”… как 
энергию сущности (а три ипостаси19 не есть энергия, но сама сущность, 
и София не есть энергия, но субстанция энергии, субстанциализирован-
ная, овеществлённая и  осуществлённая энергия)» (Лосев 1994: 222). 
Здесь мы наглядно видим, что имяславско-софиологические рассуждения 
А. Ф. Лосева представляют собой дискурс осуществлённой энергии, то 
есть эссенциально-энергийный дискурс. В этом случае коррелятом чисто 
энергийному исихастскому понятию «синергия» выступает эссенциально-
энергийное понятие «София», в котором концентрируются философские 
мысли о соединении Творца и Его творения.

Конечно, влияние Соловьёва на Лосева сказывалось не только в по-
нятии «София». Для мысли В. С. Соловьёва было характерно стремление 
представить учёному сообществу философский и богословский синтез, 
причём в это синтетическое единство Соловьёв привлекал и философские 
учения, далеко отстоящие от ортодоксального христианства. Думается, 
что эта жажда грандиозного синтеза была и у А. Ф. Лосева, который пи-
сал в 1930 году: «Так объединились в моём сознании Наторп, Гуссерль, 
Гегель и Флоренский» (Лосев 1993: 703)20. На «Очерки» Лосева повлияли 
не только перечисленные авторы, его желание разрабатывать новое поня-
тие о платонизме во многом было вдохновлено публикациями Ф. Ницше. 
Лосев не жалел похвал в адрес Ницше: «замечательное учение об антич-
ности», «блестящее изложение», «гениальная прозорливость». С другой 
стороны, он сделал критическое замечание о том, что Ницше несколько 
«модернизировал» античность, она у него слишком напоминает фило-
софемы А. Шопенгауэра и «Кольцо Нибелунга» (Лосев 1994: 27, 36, 37).

Сохраняя уважение к учёным трудам Лосева, невозможно избежать 
вопроса, созвучного с его критикой в адрес Ницше: нет ли в рассуждениях 
А. Ф. Лосева «модернизации» античного неоплатонизма или «архаизации» 

19 В приведённой цитате буквально воспроизведена публикация 1994  года, отметим, что «Три 
Ипостаси» в контексте христианской триадологии принято писать с заглавных букв.
20 Тема единства людей в православной традиции прочно присутствует, но это единство людей 
во Христе  — по образу Свято-Троичной перихорезы. Об этом говорят слова Христа: «Да будут 
все едино (ἵνα πάντες ἓν ὦσιν), как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе (καθὼς σύ, Πατήρ, ἐν ἐμοὶ κἀγὼ ἐν 
σοί), так и они да будут в Нас едино» (Ин. 17:21). Дар единства во Христе, и единомыслия в том 
числе, отличается от работы по созданию философско-богословского синтеза.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm111

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

паламизма?.. Размышляя об имяславских очерках Лосева, мы видим, что 
он внимательно ознакомился с рядом доступных тогда исихастских пер-
воисточников, ссылался на акты Константинопольского собора 1351 года, 
на писания преп. Марка Подвижника, преп. Иоанна Лествичника, преп. 
Исаака Сирина, свт. Игнатия Брянчанинова (Лосев 1993: 84, 94, 202; 
Лосев 1994: 886). Для верной оценки ситуации по нашей теме необходи-
мо исходить из принципа историзма: в 1920-е годы широкомасштабное 
изучение исихазма с его фундаментальными результатами ещё не было 
начато; оно взяло старт лишь в 1930-е годы, к концу 1950-х годов был 
накоплен капитальный фонд исследований по исихазму. Солидный кор-
пус первоисточников XIV века был издан много позже того, как Лосев 
размышлял над своими очерками. В 1920-е годы были доступны лишь 
отдельные исследовательские работы по исихазму, это не могло не отра-
зиться на обсуждаемых нами очерках А. Ф. Лосева.

Неудивительно, что в очерках конца 1920-х годов исихазм мог рассма-
триваться как религиозное движение XIV века и отождествляться с пала-
мизмом, хотя на самом деле исихастская традиция формировалась в Египте 
начиная с IV века, и принцип синергии прозвучал уже там. Принцип лест-
вицы во всех деталях был вычерчен в VII веке на Синае. В ходе паламитских 
споров XIV века исихазм получил точную богословскую догматико-аске-
тическую интерпретацию, было создано богословие нетварных энергий. 
Таким образом, живая исихастская традиция в наше время имеет за пле-
чами 17 веков истории. Но это не всегда сознавалось ясно21. В начале XX 
века, на фоне имяславских споров, тексты Лосева создавали впечатление 
об имяславии как о феномене более объёмном, чем исихазм. Имяславие 
трактовалось как ещё ветхозаветная форма религиозности, сохранившая 
актуальность в  новозаветное время, засвидетельствованная греческой 
патристикой времён Античности и Средневековья. Особенное внимание 
Лосева в этой связи привлекал Ареопагитский корпус. 

При чтении текстов А. Ф. Лосева 1920-х годов возникает ощущение, 
как будто имяславие не есть одна из интерпретаций исихазма, а, напро-
тив, исихазм — это часть большой имяславской традиции. Сейчас кар-
тина видится иначе: имяславский спор и связанные с ним нестроения 
были кратковременным эпизодом в истории русского исихазма; причём 

21 К сожалению, в последние десятилетия стали появляться формулировки, в которых первые века 
истории исихазма стали пониматься как «протоисихазм», «исихазм прежде исихазма». Если эта 
тенденция станет развиваться, то история исихазма снова будет укорочена за счёт отрицания 
позднеантичного периода его существования.  



112mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

PRIEST P. B. SERZHANTOV

имяславие не нашло поддержки в Русской Церкви — у священноначалия 
и богословов. На текущий момент имяславского движения не существу-
ет, хотя и предпринимаются отдельные попытки его возродить. Русский 
исихазм интересен не имяславием, а совсем другим — в первую очередь 
русским старчеством (Оптинским). Другая важная тема — влияние иси-
хазма на русскую иконопись (преп. Андрей Рублёв). Интересен в рус-
ском исихазме критический анализ западноевропейского мистицизма 
у свт. Игнатия Брянчанинова, аскетическая антропология свт. Феофана 
Затворника. Интересно раскрытие темы любви к врагам у прп. Силуана 
Афонского, который наблюдал имяславские споры на Святой Горе и ди-
станцировался от них.

А. Ф. Лосев в 1920-е годы потратил много сил на изучение имясла-
вия, он прожил долгую трудную жизнь, после освобождения из лагеря 
продолжил свои труды по античной философии. Его серия книг «История 
античной эстетики» была оценена по достоинству специалистами. К на-
чатым им когда-то исследованиям имяславия и исихазма А. Ф. Лосев 
возвращаться не стал, хотя Иисусову молитву с  использованием пси-
хосоматического метода он продолжал совершать22 и делился своими 
соображениями об исихазме с близкими людьми. В 1970-е секретарём 
Лосева стал В. В. Бибихин, который в эти самые годы перевёл «Триады» 
свт. Григория Паламы и даже пытался их опубликовать. Бибихин бесе-
довал с Лосевым об исихазме и о святоотеческом богословии. Его интер-
претация исихастских споров XIV века весьма близка к лосевской, как бы 
продолжает линию мысли, начатую в пору большой активности русской 
религиозной философии. 

ПРОДОЛЖАЯ ФИЛОСОФСКИЕ РАССУЖДЕНИЯ А. Ф. ЛОСЕВА

Обе стороны в  ходе паламитских споров XIV века ссылались на 
Ареопагитский корпус; своя трактовка Ареопагитик была у Григория 
Паламы, своя — у его оппонента, Варлаама Калабрийского. Возникает во-
прос: как Бибихин трактует Ареопагитики и переводимые им «Триады»? 
Для ответа на вопрос возьмём рассмотренную нами тему соединения че-
ловека с Богом. В 2021 году О. И. Ласточкин обратил внимание на то, 
что в переводе В. В. Бибихина соединение с Богом описывается не как 
прикосновение к Божественной реальности, а как слияние. 

22 По воспоминаниям А. А. Тахо-Годи, Иисусова молитва совершалась шёпотом, про себя, сопрово-
ждалась многократным осенением места сердечного «мелким крестиком».



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm113

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

Святитель Григорий Палама в Триаде 1, 3.20 цитирует Ареопагитики. 
Данную цитату мы сначала приведём в переводе В. В. Бибихина: «“Надо 
понимать”, говорит Дионисий, “что нашему уму дана как сила понима-
ния, благодаря которой он рассматривает умопостигаемые вещи, так 
и превышающее природу единение, благодаря которому он сливается 
с запредельным”» (Свт. Григорий Палама 2003: 81). Слово «συνάπτεται» 
в этой цитате из Ареопагитик Бибихиным переведено как «сливается», 
в то время как Г. М. Прохоров переводит его как «прикасается»: «…наш 
ум… видит мыслимое… он прикасается к тому, что выше его»23. 

Процитированный перевод Бибихина Ласточкин считает ошибочным 
и напоминает, что понятие о слиянии (συγγέω) тварного и Нетварного 
естества некорректно с точки зрения Халкидонского ороса с его знаме-
нитым христологическим термином «неслиянно (άσύγχυτως)»  (Григорий 
Палама, свт. 2021: 314). Со своей стороны мы бы хотели поставить 
эту переводческую проблему в  богословско-философский контекст: 
В. В. Бибихин даёт неоплатоническую интерпретацию и Ареопагитскому 
корпусу, и «Триадам» свт. Григория Паламы. Подобная трактовка может 
быть связана с влиянием на В. В. Бибихина рассуждений А. Ф. Лосева24. 
Как мы уже упоминали, рассматривая исихастскую традицию в контек-
сте имяславских споров, А. Ф. Лосев сформулировал вывод о том, что 
имяславие может быть философски оправдано именно через неопла-
тонизм. В переводе паламитских «Триад» у Бибихина мы видим как бы 
продолжение мысли Лосева — мистическое соединение христианина 
и Бога раскрывается в неоплатонических терминах. Для того чтобы эта 
неоплатоническая эссенциально-энергийная трактовка паламизма была 
нагляднее, приведём цитату о соединении человека с Высшим началом 
из плотиновских «Эннеад». 

Согласно Плотину (Enn. VI 7. 35),  в результате мистического экстаза 
душа сливается с умом, и эта образовавшаяся целокупность человеческой 
природы сливается с Единым: «Душа же видит, словно бы смешавшись 

23 Справедливости ради отметим, что Лосев, переводя трактат «О Божественных именах», кор-
ректно передал указанный термин как «касание» (Лосев 2009: 194). Тем не менее этот случай точ-
ного перевода не меняет ничего принципиально в его интерпретации Ареопагитик. А. Ф. Лосев 
утверждал: «Ареопагитики… являются произведением… христианского строгого ортодоксального 
неоплатонизма» (Лосев 2009: 121).  
24 Разумеется, это не единственная причина. Другой мыслитель, повлиявший на мысль В. В. Биби-
хина, был Мартин Хайдеггер, он философствовал также в эссенциально-энергийном дискурсе. На-
конец помимо испытанных тем или иным философом влияний есть ещё фактор, ключевой, — соб-
ственная позиция, присущая каждому настоящему философу. 



114mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

PRIEST P. B. SERZHANTOV

и скрыв пребывающий в ней ум (Ἡ δὲ ψυχὴ οἷον συγχέασα καὶ ἀφανίσασα 
μένοντα τὸν ἐναὐτῇ νοῦν25); лучше же сказать, что первично видит её Ум, 
и видение приходит в неё, и два становятся одним (μᾶλλον δὲὁ νοῦς αὐτῆς 
ὁρᾷ πρῶτος, ἔρχεται δὲ ἡ θέα καὶ εἰς αὐτὴν καὶ τὰ δύο ἓν γίνεται)» (Плотин. 2005: 
146, 208). Здесь о человеческой душе сказано именно συγχέασα, то есть 
она в опыте мистического созерцания сливается с умом, и тогда слитый 
с душой ум сливается-соединяется с Единым. Понятие «слияние» точно 
выражает мистику «Эннеад»26 и некорректно выражает мистику «Триад», 
которые написаны свт. Григорием как бы в ответ на «Эннеады». И, конеч-
но, «Триады» созданы свт. Григорием Паламой в противовес той излиш-
не философизирующей, «возрожденческой» трактовке Ареопагитского 
корпуса, которую Варлаам Калабрийский активно использовал против 
афонских исихастов с их опытом Богосозерцания и мистического еди-
нения с Богом.    

В православном богословии со времён раннехристианских апологе-
тов нередко был задействован философский инструментарий. Однако мы 
совершим ошибку, если будем понимать крупных православных бого-
словов как неоплатоников, стоиков или последователей Аристотеля. Об 
этой ошибке предупреждал Лосский: «Из Дионисия часто хотели сделать 
неоплатоника. Действительно, сравнивая экстаз Дионисия с тем, кото-
рый описан Плотином в конце его VI Эннеады, нам приходится признать 
их поразительное сходство. <…> Когда Дионисий, отказываясь припи-
сывать Богу свойства, составляющие предмет положительного богосло-
вия, говорит: “Он — не Единое и не Единство”, то именно и имеет в виду 
определение неоплатоников» (Мистическое богословие. 1992: 112, 113). 
Разница между неоплатонизмом и православием в данном случае ясна: 

25 Возможен другой перевод Enn. VI 7. 35: «Душа имеет видение, сливаясь (с умом) и неявным 
образом заключая в себе ум, — вернее, вначале ум видит душу, (затем) приходит к ней созерца-
ние и двое (ум и душа) становятся единым».
26 Это отличие налицо несмотря на то, что в неоплатонизме тоже есть мистика света. Мистиче-
ский опыт созерцания нетварного Света у исихастов можно отличить от неоплатонической ми-
стики света, если, во-первых, поставить вопрос о личностном характере исихастского созерцания 
Света и, во-вторых, учитывать полный контекст данного исихастского опыта с его методом лест-
вицы (бесстрастие, к которому ведёт непрестанная и умно-сердечная молитва, безмолвие-трез-
вение, борьба со страстями, покаяние). Первое Лосев учитывал, со вторым были сложности. Для 
А. Ф. Лосева в 1930 году «стадии молитвы» представляются так: «Она начинается словесно, на 
языке, опускается в горло и грудь, сцепляется с дыханием… переходит в сердце, где и собирает-
ся… всё естество человека в один горящий пламень молитвы, в одну нерасчленимую точку сли-
яния с Богом» (Лосев 1993: 870, курсив наш. — П. С.). Это скорее описание психосоматического 
метода (видимо, в версии архим. Давида), чем описание метода лествицы исихастского восхо-
ждения. 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm115

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

экстасис в Ареопагитиках есть выход из бытия к трансцендентному Богу, 
а экстасис Плотина есть скорее сведение умопостигаемого бытия к аб-
солютной простоте. Такова трактовка Ареопагитик у В. Н. Лосского, — 
и она совместима с тем, что писал свт. Григорий Палама, который опирал-
ся в своих размышлениях о божественной энергии на предшествующую 
святоотеческую мысль, в том числе и на Ареопагитский корпус.

ПОДВЕДЁМ ИТОГИ

Мы констатировали, что мыслители Серебряного века проявили ин-
терес к исихастскому опыту из-за разгоревшихся в 1910-е годы имяслав-
ских споров. Этот интерес у некоторых авторов, таких как А. Ф. Лосев, 
привёл к созданию особого рода философии имени, оригинальной фило-
софско-богословской интерпретации умного делания исихастов. Однако 
в 1920-е годы феномен исихазма был ещё в целом недостаточно изучен 
для того, чтобы избежать некорректных его трактовок с имяславско-со-
фиологических и неоплатонических позиций. Для понимания специфики 
исихастской практики и учения использовался метод синтеза различных 
философских и богословских учений, который в своё время демонстри-
ровал для решения поставленных им задач В. С. Соловьёв. В работах 
А. Ф. Лосева также был осуществлён синтез неоплатонической онтоло-
гии27; диалектического способа философствования; феноменологическо-
го подхода; софиологии, ориентированной на метафизику всеединства 
и исихастского богословия в имяславской интерпретации. Диалектико-
неоплатонический способ решения задач, поставленных в ходе имяслав-
ских споров, не представляется нам оптимальным. Осмысление особен-
ностей в богословии нетварных энергий требует «переплавки» античного 
философского инструментария, чуткости к методу синергии, который 
является характерным для исихастской традиции.

Проводимые с 1930-х годов исследования исихазма позволили пред-
ставить опыт соединения человека с Богом в молитвенном делании и со-
зерцании, учитывая весь необходимый контекст этого опыта, позволили 
увидеть творческую проработку свт. Григорием Паламой философского 
понятия энергии, его умение привлечь ресурсы богословия Великих кап-
падокийцев и Ареопагитского корпуса к решению актуальных для XIV 
века проблем. И эти исследования открыли во второй половине XX века 

27 В свою очередь «Эннеады» Плотина А. Ф. Лосев считал оригинальным философским синтезом, 
сочетавшим в себе элементы платонизма и аристотелизма.



116mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

PRIEST P. B. SERZHANTOV

дополнительные возможности для философского изучения исихастской 
аскетики и богословия. 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

Бирюков Д.  Рецепция паламизма в  имяславском насле-

дии А.  Ф.  Лосева. Часть 1: Датировка статьи «Имяславие» («Die 

Onomatodoxie (russisch “Imiaslavie”)») Лосева и вопрос зависимости 

этой статьи от имяславских текстов П. А. Флоренского // Платонов-

ские исследования. — 2021. — № 14 (1). — С. 189–202. DOI: 10.25985/

PI.14.1.08. 

Григорий Палама, свт. Триады в защиту священно-безмолвству-

ющих. — М. : Канон, 2003. — 384 с.

Григорий Палама, свт. Триады в защиту священно-безмолвст-

вующих (новый перевод). — СПб. : Изд-во РГПУ им. А. И. Герцена, 

2021. — 324 с.

Лосев А. Ф. Избранные труды по имяславию и корпусу сочинений 

Дионисия Ареопагита. С приложением перевода трактата «О Боже-

ственных именах». — СПб. : Изд-во Олега Абышко, 2009. — 224 с.

Лосев А.  Ф.  Очерки античного символизма и  мифологии.  —  

М. : Мысль, 1993. — 959 с.

Мистическое богословие. — Киев, 1992. — 392 с.

Плотин. Шестая эннеада. Трактаты VI–IX / пер. с древнегреч. 

и послесл. Т. Г. Сидаша. — СПб. : Изд-во Олега Абышко, 2005. — 416 с.

Сержантов П. Б. Исихастская антропология о временном и веч-

ном. — М. : Ин-т философии РАН, Центр библейско-патрологических 

исследований отдела по делам молодёжи Русской Православной Цер-

кви, 2010. — 320 с.

Тахо-Годи А. А. Лосев. — М. : Молодая гвардия, 1997. — 458 с.

Творения иже во святых отца нашего Феофана Затворника. На-

чертание христианского нравоучения. Т. I. — М. : Издание Свято-

Успенского Псково-Печерского монастыря ; Паломник, 1994. — 1-я 

пагинация: 253 с. 2-я пагинация: 330 с.

Творения иже во святых отца нашего Феофана Затворника. Со-

брание писем. Вып. V и VI. — М. : Паломник, 1994. — 232 с. 1-я паги-

нация, 216 с. 2-я пагинация.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm117

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

Lossky V. Essai sur la théologie mystique de l’Église d’Orient. — Paris : 

Cerf, 2008. — 265 p.

Pino T. A. Being and Naming God: Essence and Energies in St. Greg-

ory Palamas. — L., N.-Y. : Taylor & Francis Group, 2022. — 218 p.

Сведения об авторе:
Священник Павел Борисович Сержантов  — кандидат фило-
софских наук, руководитель пастырского профиля магистрату-
ры Сретенской духовной академии, 107031, Россия, Москва, ул. 
Большая Лубянка, д. 19, стр. 3,  e-mail: serzhantov.p@sdamp.ru

Конфликт интересов:
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.

Статья поступила в редакцию 26.04.2025; одобрена после рецен-
зирования 10.05.2025; принята к публикации 01.07.2025.



118mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

PRIEST P. B. SERZHANTOV

Priest P. B. Serzhantov 

SRETENSKY THEOLOGICAL ACADEMY, 

MOSCOW, RUSSIA

The Synthesis  
of Hesychast Theology 
and Russian Religious 

Philosophy in the Essays 
of Aleksei Losev

Abstract. This article examines how, in the years immediately 
preceding his arrest in 1930, Aleksei Fyodorovich Losev developed 
a philosophical apology for Imiaslavie (“deification of the name”) 
and formulated his interpretation of the theology of the uncreated 
energies. The relevance of the study lies in the fact that hesychast 
asceticism constitutes an important component of Orthodox 
spiritual and moral values, and its objective scholarly understanding 
is essential. The article demonstrates how Aleksei Losev offers 
an essential–energetic interpretation of the highest hesychast 
experience and, for the first time, analyzes his account of the 
gradual “de-essentialization” of human energies in the process of 
hesychast ascent; the “ladder method” is employed for this task. 
From the standpoint of historical contextualization, the author 
notes that Losev’s writings on Imiaslavie were composed before 
the major twentieth-century philological and theological studies of 
hesychasm, grounded in extensive source material. Consequently, 
his philosophical and theological essays of the 1920s could not 
offer an impeccable interpretation of hesychasm. During that 
period, “hesychasm” was often equated with “Palamism” and 
even regarded as a particular expression of Imiaslavie, whose 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm119

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

origins were traced back to biblical times. The article argues that 
Losev’s interpretation does not present hesychast experience as 
a movement oriented toward synergic union with God, but rather 
as an experience shaped by the correlates of synergy, such as the 
sacralized invocation of the Divine Name, the appeal to a sophianic 
mode of being, and the use of ontologically significant symbols. 
Losev’s synthesis of Neoplatonic philosophy and hesychast 
theology proved significant not only for his own philosophical 
project. A similar reading of hesychast texts can later be found in 
Vladimir Bibikhin’s translation of The Triads by Gregory Palamas. The 
author concludes that the method of philosophical synthesis — so 
strikingly exemplified by Vladimir Solovyov and creatively adapted by 
Losev — does not provide an optimal framework for understanding 
the distinctiveness of hesychasm. A  proper interpretation of 
the theology of the uncreated energies requires something 
different: the transformation of ancient philosophical tools and an 
attentiveness to the logic of synergy, which is characteristic of the 
Orthodox ascetic tradition.

Keywords: Aleksei Losev, Russian religious philosophy, hesychasm, 
Imiaslavie, theology of the uncreated energies, St. Gregory 
Palamas, Corpus Areopagiticum, St. Theophan the Recluse, ladder 
method

For citation: Serzhantov, P. B., pr. (2025). The Synthesis of 
Hesychast Theology and Russian Religious Philosophy in the 
Essays of Aleksei Losev. Orthodoxia, (4), 101–121. [In Russian]. 
DOI:  10.53822/2712-9276-2025-4-101-121

REFERENCES:

Biryukov, D. (2021). Retseptsiya palamizma v imyaslavskom nasledii 

A. F. Loseva. Chast’ 1: Datirovka stat’i “Imyaslaviye” (“Die Onomatodoxie 

(russisch “Imyaslavie”)”) Loseva i vopros zavisimosti etoy stat’i ot 

imyaslavskikh tekstov P. A. Florenskogo [Reception of Palamism in the 

Imyaslavic Heritage of A.F. Losev. Part 1: Dating of the article “Imyaslaviye” 

(“Die Onomatodoxie (russisch “Imiaslaviye”)”) by Losev and the question 

of the dependence of this article on the Imyaslavic texts of P. A. Florensky]. 

In Platonovskiye issledovaniya [Plato’s Studies], (14.1), 189–202. DOI: 

10.25985 / PI.14.1.08 [In Russian].



120mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

PRIEST P. B. SERZHANTOV

Gregory, Palamas, st. (2003). Triady v zashchitu svyashchenno-

bezmolvstvuyushchikh [Triads in Defense of the Hesychasts]. Moscow : 

Kanon. [In Russian].

Gregory, Palamas, st. (2021). Triady v zashchitu svyashchenno-

bezmolvstvuyushchikh (novyy perevod) [Triads in Defense of the Sacredly 

Silent (new translation)]. St. Petersburg : Izd-vo RPGU im A. I. Gertschena. 

[In Russian].

Losev, A. F. (2009). Izbrannyye trudy po imyaslaviyu i korpusu 

sochineniy Dionisiya Areopagita. S  prilozheniyem perevoda traktata 

“O Bozhestvennykh imenakh” [Selected Works on Imyaslaviye and the 

Corpus of Works of Dionysius the Areopagite. With an Appendix of the 

Translation of the Treatise “On Divine Names”]. St. Petersburg : Izd-vo 

Olega Abyshko. [In Russian].

Losev, A. F. (1993). Ocherki antichnogo simvolizma i mifologii [Essays 

on Ancient Symbolism and Mythology]. Moscow : Mysl’. [In Russian].

Lossky, V. (2008). Essai sur la théologie mystique de l’Église d’Orient 
[Essay on the mystical theology of the Eastern Church]. Paris : Cerf. [In 

French].

Misticheskoye bogosloviye [Mystical Theology]. (1992). Kiev. [In 

Russian].

Pino, T. A. (2022). Being and Naming God: Essence and Energies in 

St. Gregory Palamas. London , New-York : Taylor & Francis Group. 

Plotinus. (2005). Shestaya enneada. Traktaty VI–IX [The Sixth 

Ennead. Treatises VI–IX]. St. Petersburg : Izd-vo Olega Abyshko. [In 

Russian and Greek]. 

Serzhantov, P. B. (2010). Isikhastskaya antropologiya o vremennom 

i vechnom [Hesychastic anthropology on the temporal and the eternal]. 

Moscow : In-t filosofii RAN, Tsentr bibleisko‑patrologicheskikh issledovanii 

otdela po delam molodezhi Russkoi Pravoslavnoi Tserkvi [Institute of 

Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Center for Biblical and 

Patrological Research of the Department of Youth Affairs of the Russian 

Orthodox Church]. [In Russian].

Takho-Godi, A. A. (1997). Losev [Losev]. Moscow : Molodaya 

Gvardiya. [In Russian].

Tvoreniya izhe vo svyatykh ottsa nashego Feofana Zatvornika. 
Nachertaniye khristianskogo nravoucheniya. T. I [Writings of St. Theophan 

the Recluse. Outline of Christian moral teaching. V. I]. (1994). Moscow : 

Izdanie Svyato‑Uspenskogo Pskovo‑Pecherskogo monastyrya ;  Palomnik 

[Publication of the Holy Dormition Pskov-Pechersky Monastery, Palomnik 

Publishing House]. [In Russian].



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm121

СВЯЩЕННИК П. Б. СЕРЖАНТОВ  

Tvoreniya izhe vo svyatykh ottsa nashego Feofana Zatvornika. Sobraniye 
pisem. Vyp. V i VI [Writings of St. Theophan the Recluse. Collection of 

letters. Iss. V and VI]. (1994). Moscow : Palomnik. [In Russian].

About the author:
Priest Pavel Borisovich Serzhantov — Candidate of Philosophical 
Sciences, Head of Pastoral Profile of the Master’s Degree Program 
at Sretensky Theological Academy, 107031, Russia, Moscow, 
Bolshaya Lubyanka str. 19/3, e-mail: serzhantov.p@sdamp.ru

Conflict of interest:
The author declares no conflict of interests.

The article was submitted 26.04.2025; approved after reviewing 
10.05.2025; accepted for publication 01.07.2025.



122mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

N. N. ROSTOVAОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4. C. 122–141. 

УДК 2.7–2.9

DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-122-141

Н. Н. Ростова 
МГУ ИМ. М. В. ЛОМОНОСОВА,  

МОСКВА, РОССИЯ

Объединение «Маковец» 
в русской культуре1 



Аннотация. Статья посвящена творческому наследию художе-
ственно-литературного объединения начала прошлого столетия 
«Маковец». Автор показывает, что в основе объединения лежа-
ла идея единства русской культуры, а духовными основаниями 
послужили интерпретации христианской культуры. Общество 
строилось на принципе археоавангарда, органичного соедине-
ния прошлого и будущего, традиции и нововведений. Критикуя 
установку «искусство для искусства», представители «Маковца» 
выдвинули лозунг «Искусство — жизнь». Ведущим представите-
лем общества был В. Н. Чекрыгин, который выступил автором 
общего манифеста. Он ввёл представление о целостности худо-
жественного образа, религиозной сути творца, соборном искус-
стве, наивном реализме, сопряжении духа и формы, живописи 

1 Комментарий от редакции: публикуя эту интересную с точки зрения истории отечественной 
культуры статью о  мало изученном пока художественно-литературном объединении начала 
прошлого столетия «Маковец», мы вынуждены оговорить одну важную вещь. Феномен Серебря-
ного века и очень многое из того, что с ним связано, — неоднозначное с  точки зрения право-
славной ортодоксии явление. Дело в том, что хотя многие его деятели и их идеи и были в чём-то 
весьма близки к Православию, связаны с ним содержательно и культурно, но в то же время они 
и решительно от него в каких-то важных моментах отходили, а иногда и вовсе с ним разошлись. 
Конечно, это надо изучать и знать, но знание об этом не должно восприниматься как апологети-
ка — там, где оно этого не заслуживает с точки зрения ортодоксии. Наше знание должно остать-
ся знанием верующих людей, зрячим и критическим. Поэтому и к этому важному и пока мало из-
вестному явлению из истории русской культуры начала прошлого века, состоявшемуся, согласно 
одному известному выражению, «около церковных стен» и поэтому тоже имеющему отношение 
к теме православной и околоправославной мысли в советское время, тоже надо подойти взве-
шенно и критически, приняв к сведению данную полезную статью, расширяющую наш кругозор, 
дополнив её критической ортодоксальной оценкой.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm123

Н. Н. РОСТОВА

и философии. Чекрыгин вывел искусство за пределы эстетики, 
провозгласив, что его истинная суть заключена в преображении 
мира. Ключевой идеей Чекрыгина был синтез искусств. Автор 
показывает, что в русской культуре эта идея понимается в све-
те проблемы антроподицеи, и  сравнивает подход к  синтезу 
искусств В. Чекрыгина с позицией П. Флоренского, который идей-
но поддерживал «Маковец». В статье показано влияние учения 
Н. Фёдорова на философию творчества В. Чекрыгина. Особое 
внимание в  статье также уделяется наследию С.  Романовича, 
Л. Жегина, Р. Флоренской. Автор приходит к выводу, что спустя 
сто лет ключевая идея «Маковца» о единстве культуры на осно-
вании непреходящих ценностей обретает новую силу.

Ключевые слова: философия русского искусства, В. Чекрыгин, 
Л.  Жегин, С.  Романович, Р.  Флоренская, П.  Флоренский, 
Н. Фёдоров, синтез искусств, общее дело, икона, антроподицея

Для цитирования: Ростова Н. Н. Объединение «Маковец» в рус-
ской культуре // Ортодоксия. — 2025. — № 4. — С. 122–141. DOI: 
10.53822/2712-9276-2025-4-122-141

Начало XX века  — время великих потрясений и  надежд. 
Неудовлетворённость культурой, разочарование в человеке поро-

ждают самые невероятные и смелые проекты от искусства и философии 
по обновлению мира. Русский авангард выходит за пределы эстетики, 
видя в искусстве не часть культуры, но её исток, а в художнике — не ма-
стера, но пророка и проводника в новый мир. 

В 20-е годы XX века в  послереволюционной России появляется 
одно из первых московских художественно-литературных объединений 
«Маковец». В него входят более 30 представителей живописи и поэзии, 
среди которых художники А. Шевченко, Н. Чернышев, В. Чекрыгин, 
С. Романович, А. Фонвизин, Е. Машкевич, С. Герасимов, В. Пестель, 
Л. Жегин, Р. Флоренская, К. Зефиров, И. Завьялов, Н. Синезубов, а так-
же поэты В. Хлебников, Б. Пастернак, Н. Асеев, Н. Рудин, Е. Шиллинг, 
П.  Антокольский, К.  Большаков, Н.  Ливкин. Общество изначально 
называлось «Искусство  — жизнь», но вскоре было переименовано 
в «Маковец». Оно существовало в 1921–1926 годах, и за это время было 



124mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

N. N. ROSTOVA

опубликовано 2 номера одноимённого журнала и организовано 3 вы-
ставки картин. Как отмечено в летописи объединения самими его уч-
редителями, «Маковец» — «идеологическое» содружество, то есть со-
дружество, связанное общей идеей. Суть этой идеи заключена в самом 
названии.

ИДЕЯ

Маковец — это холм, на котором Сергий Радонежский в XIV веке 
основал Троице-Сергиеву лавру. Это, как скажет отец Павел Флоренский, 
сердце России, её ноуменальный центр, «перво-узел истории». Лавра — 
«своего рода конспект бытия нашей Родины», «явление русской идеи» 
(Флоренский 1996: 353). Здесь русский народ осознал свою культурно-
историческую задачу, здесь заложены основания русской государствен-
ности.

Флоренский пишет: «…нравственная идея, государственность, живо-
пись, зодчество, литература, русская школа, русская наука — все эти ли-
нии русской культуры сходятся к Преподобному. В лице его русский народ 
сознал себя; своё культурно-историческое место, свою культурную задачу 
и тогда только, сознав себя, получил историческое право на самостоятель-
ность. Куликово поле, вдохновлённое и подготовленное у Троицы, ещё за 
год до самой развязки, было пробуждением Руси, как народа историче-
ского…» (Флоренский 1996: 356). Троичный храм, построенный препо-
добным Сергием, икона «Троица», написанная его «духовным внуком» 
Андреем Рублевым, — это символические призывы к единству русской 
земли.

Чем нас поражает «Троица»? Не сюжетом и не средствами исполне-
ния, но «внезапно сдёрнутой пред нами завесой ноуменального мира» 
(Флоренский 1996: 361). Как пишет отец Павел, «среди мятущихся об-
стоятельств времени, среди раздоров, междоусобных распрей, всеобщего 
одичания и татарских набегов, среди этого глубокого безмирия, растлив-
шего Русь, открылся духовному взору бесконечный, невозмутимый, не-
рушимый мир…» (Флоренский 1996: 361).

Когда редактор журнала «Маковец» Н.  М.  Чернышев обратился 
к Флоренскому с предложением о сотрудничестве, тот, не раздумывая, 
согласился. Мне, ответил он, всё говорит название, я с вами. И опу-
бликовал в первом номере свой доклад «Храмовое действо как синтез 
искусств», сделанный им в Комиссии по охране памятников Троице-
Сергиевой лавры.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm125

Н. Н. РОСТОВА

Обременённое символическим горизонтом, заданным самим назва-
нием, объединение «Маковец» ставит перед собой задачу поиска вечных 
смыслов. Ему надлежит стать, по выражению Флоренского, «собирателем 
русской культуры» (Флоренский 1996: 629). В отличие от большинства 
художественных проектов начала века, «Маковец» следует логике архео
авангарда (Ф.  Гиренок), органичного синтеза прошлого и  будущего. 
Сердцем «Маковца» оказывается так близкое нам пасхальное восприятие 
мира. В нём обретает новую силу идея преображения.

На деле общество составляли весьма разные представители культу-
ры. Здесь были и «сезанисты» А. Шевченко и Н. Синезубов, и волшебный 
аквалерист А. Фонвизин, и живописец юной грации Н. Чернышев, и буду-
щий мастер соцреализма, народный художник, автор знаменитой карти-
ны «Мать партизана» (1943–1950) С. Герасимов. В журнале мы встретим 
печать времени — рваные стихи, туманную прозу о расстрелах, носталь-
гирующую лубочную речь о житье-бытье в деревне. К примеру: 

«А как после работы солнце наденет рубаху, а с огорода потащится 
кочан луны — клади земной поклон Богу. Легли. В алые подушки. Думает 
Егор, думает Андрюша, думает Марфа. В тот час воздух гнётся от чело‑
веческих дум. Покой. Тяжело, как снег, упала тьма. Одна. Другая. Третья. 
И долго мраком. Потом вскрикнул петух. Как огонёк. Восвояси полетел 
нечисть. Стих домовой. Птицы стали склёвывать звёзды. Воздух легче, 
прозрачней. Тихо, холодно. Откуда ни возьмись пьяное солнце прямо на 
земь. И еле поднимая разбитую голову, кровью залило мир. Первые закри‑
чали козлята» (Рудин 1922: 23). 

Или:
«По утру копали картофель. С загорелых женщин крепясь и муску‑

лясь скапывал круглый пот. На проснувшуюся землю, рыхлую синюю. — 
Должно, в такую-то Бог душу вдул. Бессмертную» (Рудин 1922: 23).

 Однако, как скажет отец Павел Флоренский, дело не в «силе и слабо-
сти отдельных участников “Маковца”», а в том, что «“Маковец” занял ма-
ковец», и всякий, будь даже гений, призван с этим считаться. Что значит 
занять «маковец»? Это значит устремиться к живому единству культуры. 
Что значит считаться с этим? Это значит с необходимостью примкнуть 
к объединению, ибо «позиция праведного признания верховенства жизни 
уже занята» (Флоренский 1996: 628).

Ведущей идейной нитью, пронизывающей деятельность маковцев, 
оказалось христианство. Именно в Православии черпали вдохновение 
главные представители общества.



126mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

N. N. ROSTOVA

ДУХОВНЫЕ ОСНОВАНИЯ

Обложку первого номера журнала «Маковец» ознаменовал рисунок 
Сергея Романовича «Возвращение блудного сына». Символически этот 
образ призывает искусство вернуться к  своей истине и  вместе с  тем 
нас — на свою духовную родину, к нашему Отцу. По воспоминаниям 
Н. М. Чернышева, именно Романович предложил «Маковец» в качест-
ве названия объединения. В  первом номере журнала также был опу-
бликован его рисунок «Снятие со креста». Тому же времени принад-
лежат другие работы Романовича по мотивам Евангелия, в том числе 
«Притча о не имеющем брачных одежд», 1921; «Блудный сын, пасущий 
овец», 1921; «Блудный сын в трактире», 1921. Последний образ восхо-
дит к нашему культурному архетипу, в нём выражена вся та мука и то-
ска по высшему миру, то отчаяние сознания, что мы встречаем в героях 
Ф. М. Достоевского. Образ сидящих друг против друга фигур в трактире 
можно назвать живописным эквивалентом беседы о Великом инквизи-
торе из романа «Братья Карамазовы». 

 Для Романовича христианские сюжеты станут основными в его более 
позднем творчестве 1940–1960-х годов. Он напишет целый цикл работ на 
евангельскую тему, находясь во внутреннем собеседовании с Николаем 
Ге и добиваясь от образа настоящего переживания Христа, того само-
го «беспощадного реализма», который он видел у своего предшествен-
ника. Небесные в своей нежности картины «Благовещение» (1950-е), 
«Поклонение волхвов» (1950-е), «Богоматерь в красном с Младенцем 
Иисусом и Иоанном» (1950-е) сменяются экспрессивными полотнами 
«Поругание Христа» (1950-е), «Поцелуй Иуды» (1950-е), «Возложение тер-
нового венца» (1960-е), «Распятие» (1960-е). Апофеозом цикла являются 
несколько расширенных вариаций на тему «Не рыдай Мене, Мати» — 
оплакивают Христа Богородица, Сам Отец и  ангелы («Оплакивание 
Матерью», 1950-е; «Оплакивание Отцом», 1950-е). В  записных книж-
ках 1940-х годов Романович отметит: «Живопись иррациональна. Она 
происходит из глубин (человека). Как родник бьёт из-под земли. Задача 
её — преображение видимого мира (объекта) через гармонию, которая 
знак истины. (Работать) писать в гармонии может тот, в ком она живёт 
(это тайна человека)» (Романович 2011: 167). Для Романовича худож-
ник — тот, кто, покидая субъективность, откликается на зов Красоты. 
Формулируя свою максиму, он скажет: «Что требуется от художни-
ка? Внимание, только внимание. Но оно может возникнуть в должной 
степени только тогда, когда теряется рассудок и  немеет язык перед 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm127

Н. Н. РОСТОВА

красотой, которую он хочет передать, имея её перед глазами или вспо-
миная пережитое. И лишь рука остаётся бестрепетной, повинуясь воле. 
Зачарованный, захваченный этим внутренним видением, ибо оно должно 
возникнуть изнутри на призыв извне, он, отрешённый от себя самого, 
становится свободным провозвестником соединения его Я с мировым 
и рождение нового мира» (Романович 2011: 165). Как художник может 
передать откровение? Красками. Романович, ученик М. Ларионова, упо-
вает на цвет. Ещё в юности в письме Ларионову он писал, что жаждет 
возвысить человека над обыденностью, потрясти его душу цветовыми 
сочетаниями и пространством, организованным наподобие танца, как 
это делают наши храмовые росписи и иконостасы. Поздний евангельский 
цикл подобен цветовой симфонии. То чаемое художником сверхъестест-
венное действие, обращённое к нашей вере, присутствует в серии пере-
кликающихся полотен как светозарность. По символической связности 
и колористике его картины восходят к фреске.

Сестра Павла Флоренского художница Раиса Флоренская не только 
писала святые образы, делала копии древнерусских фресок и разрабаты-
вала библейские сюжеты. Она возвела портрет к внутренней сути иконы. 
Серия её автопортретов представляет собой опыт художественной транс-
грессии: взгляд, брошенный из времени, здесь преодолевается во взгляде, 
направленном из вечности. Лицо устремляется к лику. Образ внутренней 
жизни Флоренская возносит к образу божественного замысла о человеке 
(«Автопортрет на красном фоне», 1920-е; «Автопортрет на коричневом 
фоне», 1931; «Автопортрет в синей блузке», 1932). Буквально об этом 
замысле Флоренская пишет красками, обращаясь к образу девушки в чёр-
ном, ступающей в церковь («Автопортрет у входа», около 1924).

Николай Чернышев в  1954  году напишет фундаментальную книгу 
«Искусство фрески в Древней Руси». Художник говорил: «Задача моей жиз-
ни — найти связующее звено между грандиозным наследием древнерусско-
го искусства и задачами сегодняшнего дня. Отнюдь не воссоздать старое, 
из чего получилась бы стилизация, то есть нечто отмершее, неорганиче-
ское. Но создать живое, гармоническое искусство наших дней, в которое 
верили бы все»2. В 1970 году посмертно выйдет книга Льва Жегина «Язык 
живописного произведения». Над основными положениями книги Жегин 
работал ещё в 1920-е годы, она была вдохновлена и по предварительном за-
вершении одобрена П. Флоренским, а в публикации вышла с предисловием 

2 Из дневниковых записей Н. М. Чернышева. Архив семьи художника. 



128mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

N. N. ROSTOVA

Б. Успенского. Флоренский раскрыл, в чём состоит философия обратной 
перспективы, Л. Жегин детально расшифровал язык иконы, показывая, 
что в его основе лежит не примитивное, но иное видение мира. Через всю 
жизнь Жегин пронёс замысел написания картины на тему Деисусного 
чина. До нас дошёл графический цикл «Ряды» — это и ранние работы 
1910-х годов, и поздние 1960-х годов. В частном письме зрелый мастер 
признаётся: «Если я жил не напрасно, то только потому, что задумал этот 
ряд»3. Но если в христианской традиции суть деисуса заключена в моле-
нии (от греч. «деисис» — моление, прошение) — глядя на иконный ряд, 
мы видим, как предстоящие Христу заступники рода человеческого обра-
щены к Нему в молитве, — то Л. Жегин переосмысливает ряд как образ 
различных ступеней постижения Бога. Христа окружают не ближайшие 
Богородица и Иоанн Креститель, но современники, символы и метафоры, 
которые будоражили мысль художника. Так, комментируя один из вариан-
тов, Жегин пишет: «Другой разговор припоминается мне по поводу заду-
манного мной ещё в 1917 году “Десятиобразного ряда” с центральной фигу-
рой Христа. Справа и слева как бы полосы этого ряда — творец и “Ничто”. 
Слева от творца — персонификация Чекрыгина и три женских образа — 
Страсть, Элегия и Плоть. Далее — философ (Платон) в фиолетовых оде-
ждах. Слева от Христа — фигура в зелёном (Бердяев) — мозговое отноше-
ние к Христу. Затем две фигуры в движении — в красном жена и в голу-
бом — муж. Тематически — это были перепевы Деисусного чина»4. Среди 
фигур, стремящихся ко Христу, Жегин писал также Франциска Ассизского, 
Ф. М. Достоевского, а в качестве символического средства, отражающего 
уровень постижения Бога, использовал цвет. Христа он задумывал писать 
в жёлтых и голубых тонах. На картине 1963 года «Десятиобразный ряд», 
в целом воспроизводящей акварель 1917 года, мы видим исполнение замы-
сла — центральная фигура Христа в сине-жёлтом одеянии стоит на фоне 
врат. Когда Жегин поделился с Флоренским тем, что собирается исполь-
зовать образ врат с декоративной целью, Флоренский предостерёг его, 
ибо врата — это древний и сложный символ тайны, вечности и женского 
начала. У Жегина врата превращаются в «продолжение» Христа, они бук-
вально повторяют его фигуру и устремляют её ввысь, служа своеобразным 
архитектурным нимбом. Цветные фигуры выстроились ко Христу, кто-то 
в алом, нарушая гармонию, рвётся в страстном движении к центру.

3 Жегин Л. Ф. Из писем И. Н. Ливкину. 7 июля 1962. Частный архив.
4 Жегин Л. Ф. Воспоминания о П. А. Флоренском. Частный архив.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm129

Н. Н. РОСТОВА

МАНИФЕСТ И КРИТИКА СОВРЕМЕННОГО ИСКУССТВА

Однако интеллектуальным и художественным средоточием обще-
ства является Василий Чекрыгин, именно он выступил автором обще-
го манифеста «Наш пролог», который гласит: «Наше искусство исходит 
из страстных потребностей души, собирающей одиночные лучи света, 
рассеянные рефлектирующим мозгом современности. Мы видим конец 
искусства аналитического, и нашей задачей является собрать его раз-
розненные элементы в мощном синтезе. Мы полагаем, что возрождение 
искусства возможно лишь при строгой преемственности с великими ма-
стерами прошлого и при безусловном воскрешении в нём начала живого 
и вечного. Наше искусство выходит не из изобретательских фантазий, не 
из одного чувства формы... Мы ценим то высокое чувство, которое поро-
ждает искусство монументальное… Мы видим не призраки, вызывающие 
сомнения, но действительный поток бытия и чувствуем себя его сынами, 
сынами всей жизни, как и всего вечного искусства… Наступает время 
светлого творчества, когда нужны незыблемые ценности... Мы верим 
в то, что русское искусство, как и русская мысль, пройдя через великое 
горнило испытаний, несёт миру радость очищения. Уверенно идём мы 
своим путём среди необозримой жизни и видим перед собой всю тайну 
образов, как светозарную, ослепительную реальность» (Чекрыгин «Наш 
пролог» 1922: 3).

В. Чекрыгин сформулировал главные установки общества. Сущность 
подлинного художника заключена в религии, предмет его заботы — не-
преходящее. Истинное дело искусства, скажет он, преображение, или, по 
его выражению, «тайное воздействие на созидающийся лёт вселенной» 
(Мурина, Ракитин 2005: 179). Он верит, что грядёт новое возрождение, 
творческий ураган, который явит красоту как истинную реальность. 
Новый художник сочетает в себе поэта и философа, чистое умозрение 
и созидание образов действительности. «Нет ни одного большого худож-
ника, который не был бы большим философом», — заявляет Чекрыгин 
(Чекрыгин О намечающемся новом этапе общеевропейского искусст-
ва 1922: 14). Художество проходит три этапа: созерцание, пророчество 
и теургию. Если на первом этапе художник проникается теофаниями, на 
втором этапе — предвосхищает образы «космического мастера», то на 
завершающем этапе художник становится теургом, деятелем, творящим 
«из недр существующего» (там же). Красота ещё не явлена, но только 
является. «Мир продолжает твориться, и художник — это главный пер-
восвященник мира», — заявляет Чекрыгин (Мурина, Ракитин 2005: 202). 



130mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

N. N. ROSTOVA

Я хочу, говорит он, «ткать образы… которые у природы стоят на пути 
намерения» (Маковец 1994: 70). Первые две ступени творчества — дело 
современного художника, последняя ступень — таинственная, подсту-
питься к ней — главная задача. Мир, пророчествует Чекрыгин, завершит-
ся в чистоте Первообраза. 

Главное качество художника — наивность, чистота взгляда, которому 
только и раскрывается притаившееся бытие. Мы, скажет Чекрыгин, пере-
мудрились. Спасителен для нас реализм наивных. Художник должен в про-
стоте явить чистый «образ, преображённый в высшем бытии» (Маковец 
1994: 71). Художественный максимум для Чекрыгина находится в иконе. 
«Я должен, — пишет он, — уйти в мир иконы русской, это мой родной 
язык, — моему глазу, моему сердцу, моему духу, — полный величайшей 
мудрости» (там же). Художнику нужно стремиться к образу в его исти-
не, живому и цельному. В цельном мировоззрении он должен побороть 
расколотое сознание современности, «воспринять явления во всей их 
полноте, видеть их подлинное назначение и связность в общем потоке 
мировой жизни» (Мурина, Ракитин 2005: 181).

Художественный образ есть способ собеседования человека с бытием, 
возможность проникновения в саму реальность. Чекрыгин признаётся: 
«Я бы хотел писать лучами света, и, по завершении их, чтобы мой дух 
пожирал их, чтобы они входили в меня, как пища. Здесь я сказал то, что 
глубоко лежит у меня в душе» (Маковец 1994: 71).

Чекрыгин выступает за монументальное искусство, понимая под мо-
нументальностью не физический масштаб произведения, а качествен-
ный. Монументально, скажет он, то искусство, которое явилось выраже-
нием целой эпохи, а не частных созерцаний.

Современное искусство Чекрыгин считает обезглавленным, ибо 
оно заражено идеей индивидуализма. В нём царит субъективизм и про-
извол. Художники исходят из «изобретательской фантазии», реализуя 
«методологию восприятия в “я”» (Мурина, Ракитин 2005: 186), которо-
му никогда не дана полнота. А потому современное искусство обречено 
на фрагментарность и оторванность от целостного созерцания мира. 
Оно неминуемо ограниченно и теоретично. Иными словами, это искус-
ство, обслуживающее хаос субъективности, зиждущийся на принципе 
рассеивания Образа. Чекрыгин зовёт к новой объективности. Кубизм, 
экспрессионизм, неопримитивизм, футуризм, абстракционизм, супре-
матизм неудовлетворительны, поскольку исходят из фундаментальной 
идеи «искусство для искусства». Чекрыгин решительно отвергает эту 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm131

Н. Н. РОСТОВА

установку. Искусство — не самоцель. В самостийном искусстве нет прав-
ды. Главное, скажет он, жизнь. 

Искусство — это всегда форма. Но форма ничто, если она не рождена 
из духа. «Духи», скажет Чекрыгин, оплодотворяют форму. Подобно тому, 
как преподобному Алимпию Печерскому, первому известному по имени 
иконописцу Древней Руси, помогали писать иконы ангелы Божии, ху-
дожнику должны вспомоществовать «милые духи». Художник — мастер 
духов. И только тогда, когда он мастер духов, он художник.

Форме Чекрыгин противопоставляет содержание, идее «чистой 
живописи» — обеспеченные смыслы, беспочвенности — надёжные 
основания, высказыванию — вечные истины, относительному — аб-
солютное, субъективному — объективное, индивидуальному — со-
борное, позиции автора — горизонт провидения. Искусство не по ту 
сторону жизни, но оно и есть сама жизнь, сама реальность. И эта ре-
альность одна для всех. Человек же художник не потому, что рисует, 
а потому что даёт через себя сказаться реальности. «Меня, — говорит 
Чекрыгин, — считают реакционером в живописи… Я молчу и улыба-
юсь» (Маковец 1994: 73).

В пику мирискусникам, проповедующим принцип чистой эстетики, 
у «маковцев» появляется идея открыть выставку «Новые передвижники» 
с произведениями Ге, Сурикова и Александра Иванова (Маковец 1994: 82).

АНТРОПОДИЦЕЯ

Свою философию В. Чекрыгин выстраивает в горизонте идеи син-
теза искусств. Эта идея может прочитываться по-разному. В русской 
культуре она понимается не как эстетическая, а как антропологиче-
ская. Её телос — антроподицея, метафизическое оправдание челове-
ка. Для о. Павла Флоренского храмовое действо и есть живой синтез 
искусств. Что это значит? Это значит, что речь идёт об искусстве, кото-
рое не предназначено для зрителя. Храм — не музей. Храм — это ми-
стериальное пространство пребывания. В нём не зрители, но участни-
ки. Эстетический взгляд на храм убивает его, лишает его собственной 
истины. Храмовое искусство понятно лишь в контексте богослужения, 
то есть непосредственной традиции, его породившей. Оно открыто 
для тех, кто смотрит изнутри, и закрыто для тех, кто смотрит извне, 
заняв позицию вненаходимости. Изъять, к примеру, икону, одеяние 
священнослужителя или любое орудие культа из пространства куль-
та — значит обессмыслить их, редуцировать к вещам. Как говорит 



132mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

N. N. ROSTOVA

Флоренский, скорее можно понять желание уничтожить храм из идей-
ных соображений, но никак не его разорение под видом научного изу
чения отдельных его составляющих.

Храмовое действо — это объективация внутренней жизни челове-
ка. Здесь человек себя собирает из рассеяния, метафизического разла-
да, примиряя в себе искони присущие ему антиномии бесконечного 
и конечного, духовного и телесного, дольнего и горнего. В храме че-
ловек находит абсолютную точку опоры в Боге. Предметом синтеза, 
таким образом, является сам человек. При таком понимании синтеза 
искусств речь идёт не о комбинации различных видов эстетической 
деятельности в культуре и выявлении их новых ресурсов, не о средст-
ве расширения восприятия человека, но об антропологической транс-
формации. О выплавлении в человеке человеческого, о достижении 
человеком целостности и самоданности. Как выражается Флоренский, 
человек — существо литургическое. Что значит литургическое? Это 
значит, что культ конститутивен для человека. Синтезы, им обеспечи-
ваемые, являются условием человека. Человек оправдывается в культе. 
От разлада он идёт к гармонии, от хаоса — к порядку, или, говоря 
христианским языком, от греха — к цело-мудренности. А потому нет 
в богослужении ничего случайного, ничего неважного. Каждый эле-
мент храмового действа несёт свою миссию, работает с человеком 
в его несказанной сложности. Храм — живой целостный организм. 
Как говорит Флоренский, «тут всё подчинено одной цели… и потому 
всё, соподчинённое тут друг другу, не существует или по крайне мере 
ложно существует взятое порознь» (Флоренский 1996: 379). Разрушить 
символическую ткань культа — значит посягнуть на условие челове-
ческого в человеке.

Чекрыгину близка логика культа. Он видит искусство именно как хра-
мовое искусство, картину — как фреску, эстетику — как этику и антропо-
логию, для него живопись служит не украшению стен, но преображению 
человека, однако его понимание идеи синтеза искусств отличается от 
Флоренского. Флоренский обращён к внутреннему человеку, к пробле-
ме оснований его духовной архитектуры. Чекрыгин обращён к внеш-
нему человеку, который находится в разладе с ближними и вселенной. 
Нащупывая надёжные основания для своего проекта, Чекрыгин вышел 
на свет философии, которая оказалась учением Николая Фёдорова. Как 
скажет сам Чекрыгин о Фёдорове: «Его мысли совпали с моими» (Мурина, 
Ракитин 2005: 218).



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm133

Н. Н. РОСТОВА

СОБОР ВОСКРЕШАЮЩЕГО МУЗЕЯ

Чекрыгина мы узнаём по его экспрессивной графике, чёрно-белой 
книге бытия. Драматическим ответом на цикл своих картин «Расстрел» 
(1920), «Сумасшедшие» (1921), «Голод в Поволжье» (1922) является се-
рия полотен «Воскрешение мёртвых» (1921–1922), служащих эскизами 
к грандиозной фреске, которой так и не суждено было появиться на свет, 
и  сопутствующий трактат «О  Соборе Воскрешающего музея» (1921). 
«Душа моя, — пишет в дневниках Чекрыгин, — отяжелена всем тем, что 
ей приходилось видеть и слышать в Великой Европейской войне, на ко-
торой я был простым обовшивевшим и озверевшим солдатом, и Русской 
Революцией… Всегда, всегда, — продолжает он, — меня тревожила мысль 
о долгой боли мира» (Мурина, Ракитин 2005: 220).

Неправда мира — не просто историческое, но космическое его состо-
яние, ибо в нём правит закон смерти, то есть закон разобщения. Ответом 
на боль мира для Чекрыгина явилось учение Н. Фёдорова о преображе-
нии вселенной во всеобщем воскрешении. Человек, по мысли Фёдорова, 
должен стать кормчим мира, внести в него целесообразность, противо-
поставив природному закону разобщения и смерти божественный закон 
умиротворения и бессмертия. Воскрешение — это главный труд человека, 
его долг, общее дело по возвращению того, что было поглощено землёй, 
восстановление связи сынов с отцами, человечества — с Богом. 

Дело искусства, скажет вслед за Фёдоровым Чекрыгин, воссозида-
ние отцов: «Воскрешение умерших, но не Воскресение. Воскрешение 
активное, нами, сыновьями умерших отцов. А не пассивное ожидание 
чуда Воскресения… Воскрешение состоится не в мысли, так же и иску-
пление, а в плоти. Воскрешёнными отцами будут заселены звёзды, ход 
которых будет регулирован общей волей всех живущих… Мысль гран-
диозная, всеобъемлющая, природная — прекрасная. Вечной жизни жа-
ждем мы не только для себя, только для себя я не принял бы, а для всех 
умерших, живших до нас, только в полноте общей жизни мыслимо по-
знание жизни и приближение к Святой Троице» (Мурина, Ракитин 2005: 
218–219). Отсюда название, которое Чекрыгин даёт своему проекту, — не 
Собор, к примеру, Святой Троицы или Богоявленский Собор, а «Собор 
Воскрешающего музея», ибо исходит из логики, преодолевающей христи-
анство в идеале активного человека-созидателя собственного спасения.

Чекрыгин подхватывает мысль Фёдорова о том, что истоком искус-
ства является плач, причитания по умершим отцам, то есть по единст-
ву человечества. Субъективным мольбам соответствуют объективно 



134mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

N. N. ROSTOVA

возникающие образы. На отцах зиждется единство рода. Воссоздать отцов 
не образно, а во плоти — значит явить космическое, непризрачное брат-
ство. Человек — это «сыночеловек» (Мурина, Ракитин 2005: 214), сын 
отца, тот, кто призван к активному делу воскрешения, восстановления 
космического лада, противопоставленного естественным законам при-
роды. Человек, скажет Чекрыгин, и есть живой синтез, имея в виду пони-
мание человека в качестве сыночеловека: «Синтез живых искусств — есть 
человек, он живая живопись, скульптура, архитектура, музыка, но ведь 
человек не есть завершённое, его тело на полпути и мир на полпути, или 
к гибели, или через Воскрешение мёртвых к совершенству» (Мурина, 
Ракитин 2005: 217). Чекрыгин приглашает проделать путь от несовер-
шенства к совершенству, то есть к полному преображению космоса в ве-
ликом синтезе.

Чекрыгин уловил главное в учении Фёдорова — то, что характеризует 
русский умострой в целом, и то, что не понятно гуманистическому и, со-
ответственно, трансгуманистическому сознанию (как бы представители 
последнего ни пытались взять себе в союзники учение Фёдорова), а имен-
но: соборную логику. Под идеалом воскрешения понимается не достиже-
ние бессмертия в рамках экономики индивидуального, но преображение 
мира во всеобщий союз. Сын — это не тот, кто чает собственного блага, 
но тот, кто мыслит себя лишь в связи с целым. «Красота единого» — та-
кой надписью Чекрыгин венчает свою картину «Таинство Евхаристии» 
(1921), на которой изображена метаморфоза человечества в космическом 
шаре — всеобщая победа над смертью, подлинный собор всех со всеми.

Синтез искусств для Чекрыгина — не то же, что соединение усилий 
различных видов искусства, его школ и направлений, не артель худож-
ников, не техническая или экспериментальная задача, но суть самого 
искусства. Искусство соборно, ибо только сообществу дана универсалия. 
Только соборному взгляду дано бытие в его замысле. Художество — не 
«затейливая гениальность», но теургия, богоделание. Вне храма, скажет 
Чекрыгин, нет искусства. Почему? Потому что храм — это собор, объеди-
нение множества в одно тело. «Стоящий вне храма одинок, стоящие вне 
храма раздроблены, а потому нечего ужасаться, что конечным результа-
том этого является “спрос и предложение”, товарищество в наилучшем 
случае, а не братство. Храм — есть единство живого, единый путь и еди-
ное дело… Стоящий вне храма — на рынке, в суете, в сутолоке, и всё же 
остаётся одиноким» (Мурина, Ракитин 2005: 226). Человек — не монада, 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm135

Н. Н. РОСТОВА

не маленькое «я», приуроченное к телу, но причастник целого. Его правда 
не в одиночестве, обособленности и замкнутости, но в открытости и жи-
вом синтезе. Синтез, по завету Фёдорова, это всеобщее объединение.

Из такого понимания искусства проистекает художественный аске-
тизм Чекрыгина. Ему важен не цвет, а содержание. Не игра контрастов 
и сочетаний, а визуализация онтологического превращения. Его волну-
ют границы: между небом и землёй, телом и духом, настоящим и гря-
дущим. А поскольку он мыслит философией Фёдорова, постольку его 
задачей является показать ошеломляющее родство антиномий. Взамен 
евангельского «не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на 
сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» (1 Кор. 2:9) — при-
звать к воскрешению человека в единстве его духа и тела здесь и сейчас, 
показать проницаемость, нерасторжимую, негипотетическую связь ви-
димого и невидимого, чего художественно он добивается растушёвками 
и композиционной динамикой.

Чекрыгин создаёт более тысячи эскизов к будущей фреске. Он гре-
зит о создании Собора Воскрешающего музея, мысля музей в контексте 
философии Фёдорова — не как собирание вещей, а как собор лиц. Если 
нынешние музей и церковь дают лишь подобие воскрешения и подобие 
подлинного союза, являясь, по сути, автономной частью культуры, то гря-
дущий музей, по его мысли, претворит их в жизнь. Как скажет Фёдоров, 
«что христианство произвело внутренно, идеально, духовно, то музей 
производит материально» (Фёдоров 1982: 596). Иными словами, слово-
сочетание «Собор Воскрешающего музея» — двойной плеоназм. Собор 
и музей — одно и то же, и дело их — воскрешение. И всё же неминуемо 
возникает вопрос: при чём здесь искусство? Обладает ли оно силой сдви-
нуть горы или речь идёт об иллюстрации философии Николая Фёдорова 
и живописном исполнении описываемого философом проекта изображе‑
ния преображения? (Фёдоров 1906: 599–616).

Чекрыгин в духе Фёдорова заявляет о том, что «силой оживляющих 
искусств музыки, танца и образа» пробудятся «из могил умершие», что 
«хоры художников-сынов» сотрясут земли и подземные воды «вынесут 
прах отцов» (Мурина, Ракитин 2005: 251) на поверхность. Однако тут же 
признаётся, что силы искусства пока скрыты. Современный реализм — 
лишь «предвестник будущего теургического искусства» (Мурина, Ракитин 
2005: 234). Дело художника сегодня  — «“Предварительное действо” 
Великого Синтеза» (Мурина, Ракитин 2005: 233). «Художник, — пишет 



136mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

N. N. ROSTOVA

Чекрыгин Пунину, — идёт к чудесам органичным. Скоро музыка разо-
вьётся до чуда, она будет изменять даже физические процессы, тоже 
живопись — творить подлинные чудеса» (Мурина, Ракитин 2005: 206). 
«Будущий художник, — представляет Чекрыгин, — будет ткать лучевые 
образы воскрешаемых, оживляемых» (Мурина, Ракитин 2005: 219).

Иными словами, Чекрыгин парадоксально мыслит мистерию как про-
ект, помещая её во времени. Но мистерия не может быть делом будущего, 
ибо она есть безусловное настоящее, которое позволяет человеку быть че-
ловеком. Храм — не план грядущего, но явленный образ вечности. Если 
храм — лишь проект, тогда мы имеем дело с апофеозом теоретизации и от-
казом от самой жизни, то есть от ключевого принципа «Маковца», лозун-
гом и первоначальным названием которого было: «Искусство — жизнь». 
Вот это понимание мистерии как вечно длящегося настоящего, с одной сто-
роны, и как проекта, направленного в неопределённое будущее, с другой 
стороны, принципиально рознит подходы к синтезу искусств Флоренского 
и Чекрыгина. Известно, что Флоренский был знаком с произведениями 
Чекрыгина. Друг Чекрыгина художник Л. Ф. Жегин подробно рассказывает 
о своём визите к священнику с папкой работ художника. Флоренский смо-
трел их, но так ничего и не сказал (Маковец 1994: 104). Флоренскому были 
духовно близки художники Н. Я. Ефимова и В. А. Комаровский, которых он 
рекомендовал маковцам пригласить в своё объединение.

СУДЬБА

Судьба членов «Маковца» сложилась по-разному. Второй но-
мер журнала 1922  года вышел с  двумя некрологами  — В.  Чекрыгину 
и В. Хлебникову. Поэт скоропостижно скончался от болезни, а причи-
на смерти художника покрыта мраком. По официальной версии, он 
попал под электричку, шагая после домашней ссоры по рельсам. Ему 
было 25 лет. Кто-то из членов группы впоследствии эмигрировал, как 
Н. Синезубов. Кого-то настигла слава и официальное признание на роди-
не, как С. Герасимова. Л. Жегин и В. Пестель в 1926 году накануне расфор-
мирования «Маковца» вышли из него и организовали новое объединение 
«Путь живописи» (1925–1930), восприявшее у своего предшественника 
общую установку на высший реализм.

Сегодня усилиями энтузиастов от философии, науки и искусства ак-
туализируется наследие маковчан — проводятся конференции, пишутся 
научные работы, организуются художественные выставки. Имена, пре-
данные на годы забвению, становятся известны современникам. Так, 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm137

Н. Н. РОСТОВА

например, активно изучается творчество С. Романовича, Р. Флоренской, 
Л. Жегина, В. Чекрыгина, А. Фонвизина. В 2021 году была обретена мо-
гила Василия Чекрыгина. Но не только возвращение имён происходит 
сегодня, воскресает сама идея единства культуры на основании непре-
ходящих духовных ценностей. Хотя в то же время необходимо сознавать, 
что многое в поисках Серебряного века было и остаётся неприемлемо 
для православного, церковного сознания, тут надо особенно внимательно 
следовать призыву апостола: «Возлюбленные! не всякому духу верьте, но 
испытывайте духов, от Бога ли они» (1 Ин. 4:1).

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

Жегин Л. Ф. Воспоминания о П. А. Флоренском. Частный архив.

Жегин Л. Ф. Из писем И. Н. Ливкину. 7 июля 1962. Частный архив.

Из дневниковых записей Н. М. Чернышева. Архив семьи худож-

ника. 

Маковец 1922–1926. Сборник материалов по истории объеди-

нения. — М. : ГТГ, 1994. — 134 с.

Мурина Е., Ракитин В.  Василий Николаевич Чекрыгин.  —  

М. : RA, 2005. — 287 с.

Рудин Н. Старая деревня // Маковец. — 2022. — № 1, 1922. — 

С. 23–26.

Романович С. М. О прекраснейшем из искусств. — М. : Галарт, 

2011. — 495 с.

Фёдоров Н. Ф. Роспись наружных стен храма во имя двух ревност-

ных чтителей Живоначальной Троицы, — греческого и русского, — при 

котором находится музей или библиотека // Фёдоров Н. Ф. Философия 

общего дела. Статьи, мысли и письма Николая Фёдоровича Фёдоро-

ва. — Т. I. — Верный : Тип. Семиречен. обл. правл., 1906. — C. 599–616.

Фёдоров Н. Ф. Сочинения. — М. : Мысль, 1982. — 711 с.

Флоренский П. А. Сочинения в 4 томах. — Т. 2. — М. : Мысль, 

1996. — 877 с.

Чекрыгин В. Н. О намечающемся новом этапе общеевропейского 

искусства // Маковец. — 1922. — № 2. — С. 10–14.

Чекрыгин В. Н. Наш пролог // Маковец. — 1922. — № 1. —  

С. 3–4. 



138mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

N. N. ROSTOVA

Сведения об авторе:
Наталья Николаевна Ростова  — доктор философских наук, 
профессор кафедры философской антропологии философского 
факультета, МГУ им. М. В. Ломоносова, 119991, Россия, Москва, 
Ломоносовский пр-т, 27 к. 4, e-mail: nnrostova@yandex.ru

Конфликт интересов:

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.

Статья поступила в редакцию 13.11.2025; одобрена после рецен-
зирования 17.11.2025; принята к публикации 20.11.2025.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm139

Н. Н. РОСТОВА

N. N. Rostova

LOMONOSOV MOSCOW STATE UNIVERSITY, 

MOSCOW, RUSSIA

The “Makovets” 
Association  

in Russian Culture

Abstract. This article examines the creative legacy of “Makovets”, 
an artistic and literary group active in the early twentieth century. 
The author argues that the group was grounded in the idea of the 
unity of Russian culture, with its spiritual foundations shaped by 
reinterpretations of Christian tradition. The “Makovets” society 
worked within what might be called an archaeo-avant-garde 
approach, seeking to bring past and future, tradition and innovation, 
into organic conversation. Rejecting the principle of “Art for Art’s 
Sake”, its members advanced the slogan “Art is Life”. The leading 
figure of the group, Vasily Chekrygin, authored its main manifesto. 
He developed concepts such as the integrity of the artistic image, 
the religious nature of the creator, conciliar (sobornyi) art, “naïve 
realism”, and the interconnection of spirit and form, painting 
and philosophy. Chekrygin pushed art beyond a purely aesthetic 
category, insisting that its true purpose lies in the transfiguration 
of the world. At the center of his thought stood the idea of the 
synthesis of the arts. The article shows that, within Russian culture, 
this idea is often interpreted through the problem of anthropodicy, 
and compares Chekrygin’s position regarding the synthesis of the 
arts with that of Pavel Florensky, one of the intellectual supporters 
of “Makovets”. It also considers the influence of Nikolai Fyodorov’s 



140mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

N. N. ROSTOVA

works on Chekrygin’s philosophy of creativity. The article also pays 
particular attention to the legacy of Sergei Romanovich, Lev Zhegin, 
and Raisa Florenskaya. The author concludes that, a century later, 
the central idea of “Makovets” — the unity of culture grounded in 
enduring values — has regained new relevance.

Keywords: Russian art philosophy, Vasily Chekrygin, Lev Zhegin, 
Sergei Romanovich, Raisa Florenskaya, Pavel Florensky, Nikolai 
Fyodorov, synthesis of the arts, common goal, icon, anthropodicy

For citation: Rostova, N. N. (2025). The “Makovets” Association 
in Russian Culture. Orthodoxia, (4), 122–141. [In Russian]. DOI:  
10.53822/2712-9276-2025-4-122-141

REFERENCES:

Chekrygin, V. N. (1922). Nash prolog [Our Prologue]. Makovets, (1), 

3–4. [In Russian].

Chekrygin, V. N. (1922). O  namechayushchemsya novom etape 

obshcheevropeyskogo iskusstva [On the Emerging New Stage of 

Pan‑European Art]. Makovets, (2), 10–14. [In Russian].

Fedorov, N. F. (1906). Rospis’ naruzhnykh sten khrama vo imya 

dvukh revnostnykh chtiteley Zhivonachal’noy Troitsy, — grecheskogo i 

russkogo, — pri kotorom nakhoditsya muzey ili biblioteka [Painting of 

the exterior walls of the church in the name of two zealous venerators 

of the Life‑Giving Trinity — Greek and Russian — adjacent to which is 

a museum or library]. In Filosofiya obshchego dela. Stat’i, mysli i pis’ma 
Nikolaya Fedorovicha Fedorova [The Philosophy of the Common Task. 

Articles, Thoughts, and Letters of Nikolai Fedorovich Fedorov]. (Vol. 1., 

pp. 599–616). Vernyy : tip. Semirechen. obl. pravl. [In Russian].

Fedorov, N. F. (1982). Sochineniya [Works]. Moscow : Mysl’. [In 

Russian].

Florenskiy, P. A. (1996). Sochineniya v 4 t. [Works in 4 Volumes]. 

(Vol. 2). Moscow : Mysl’. [In Russian].

Iz dnevnikovykh zapisey N. M. Chernysheva. Arkhiv sem’i khudozhnika 
[From the diary entries of N. M. Chernyshev. Archive of the artist’s family]. 

[In Russian].



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm141

Н. Н. РОСТОВА

Makovets 1922–1926. Sb. materialov po istorii ob’edineniya [Makovets 

1922–1926. Collection of Materials on the History of the Association]. 

(1994). Moscow : GTG. [In Russian].

Murina, E., Rakitin, V. (2005). Vasiliy Nikolaevich Chekrygin [Vasiliy 

Nikolaevich Chekrygin]. Moscow : RA. [In Russian].

Romanovich, S. M. (2011). O prekrasneyshem iz iskusstv [On the 

Most Beautiful of the Arts]. Moscow : Galart. [In Russian]. 

Rudin, N. (2022). Staraya derevnya [The Old Village]. Makovets, 

1(1922), 23–26. [In Russian]. 

Zhegin, L. F. Vospominaniya o P. A. Florenskom. Chastnyy arkhiv 

[Memories of P. A. Florensky. Private Archive]. [In Russian].

Zhegin, L. V. (1962). Iz pisem I. N. Livkinu. 7 iyulya 1962. Chastnyy 

arkhiv [From the letters to I. N. Livkin. July 7, 1962. Private archive]. [In 

Russian].

About the author:
Natalya Nikolaevna Rostova — Doctor of Philosophical Sciences,
Professor of the Department of Philosophical Anthropology, 
Faculty of Philosophy, Lomonosov Moscow State University, 27  
k. 4, Lomonosovsky pr-t, Moscow, Russia, 119991, e‑mail: 
nnrostova@yandex.ru 

Conflict of interest:

The author declares no conflict of interests.

The article was submitted 13.11.2025; approved after reviewing 
17.11.2025; accepted for publication 20.11.2025.



142mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

P. N. ROGOVOY, V. A. SHCHIPKOV, YU. V. PUSHCHAEV, R. V. MIKHAILOVОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4. С. 142–157

УДК 2.7.–2.9.

DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-142-157

П. Н. Роговой 
ИЗДАТЕЛЬСТВО «ПАЛОМНИК»,  

МОСКВА, РОССИЯ

В. А. Щипков 
ЖУРНАЛ «ОРТОДОКСИЯ»,   

МОСКВА, РОССИЯ

Ю. В. Пущаев 
ЖУРНАЛ «ОРТОДОКСИЯ»,   

МОСКВА, РОССИЯ

Р. В. Михайлов 
ЖУРНАЛ «ОРТОДОКСИЯ»,   

МОСКВА, РОССИЯ 
 
 
 

Подпольный 
религиозный самиздат 

в советское время: 
свидетельство очевидца.  

Интервью  
с П. Н. Роговым


Аннотация. В советское время существовал не только политиче-
ский или литературный, но и религиозный самиздат. Верующие 
люди для себя и своих единомышленников практически в под-
польных условиях, прибегая к конспирации и прочим хитростям, 
печатали и распространяли религиозную литературу. О том, как 
именно это происходило, редакция «Ортодоксии» поговори-
ла с непосредственным участником тех событий и процессов, 
видным представителем подпольного православного самизда-
та в советское время, генеральным директором издательства 
«Паломник» П. Н. Роговым.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm143

П. Н. РОГОВОЙ, В. А. ЩИПКОВ, Ю. В. ПУЩАЕВ, Р. В. МИХАЙЛОВ  

Ключевые слова: религиозный самиздат, православное под-
полье, брежневское время, перестройка, П.  Н.  Роговой, 
В. В. Бурдюг, православные диссиденты, советское время

Для цитирования: Роговой П. Н., Щипков В. А., Пущаев Ю. В., 
Михайлов Р. В. Подпольный религиозный самиздат в советское 
время: свидетельство очевидца. Интервью с П. Н. Роговым // 
Ортодоксия. — 2025. — № 4. — С. 142–157. DOI: 10.53822/2712-
9276-2025-4-142-157

— Как началось Ваше участие в религиозном самиздате? Были 
ли тогда в этой области какие-то «партии»?

— Нет, никаких «партий» не было. Я вообще начинал переплётчиком 
у Виктора Бурдюга. Я тогда бросил учёбу в МГУ на историческом факуль-
тете и попал в нашу общину, которую возглавлял Александр Огородников. 
На тот момент я знал ещё только двух человек, которые занимались пра-
вославным самиздатом. Одного из них, имени которого я уже не помню, 
потом посадили вместе с Виктором. Правда, он шёл отдельно, по отдель-
ной статье. Но с Виктором шли ещё три человека, его друзья, которых по-
садили на несколько лет, то есть на три-четыре года примерно, насколько 
я помню. Один из них, кстати, я вспомнил, был Николай Блохин, который 
потом стал священником. Искали и меня, но не нашли, слава Богу. К моей 
маме в Норильске чекисты тоже приходили. 

Так что в  самом начале я  знал ещё только двух людей, помимо 
Виктора Бурдюга, которые издавали в основном молитвословы, и каче-
ство у них было, скажем так, очень среднее — я имею в виду печать. 
А больше никого и не было. Но даже если бы нас было 10–20 человек, всё 
равно никакой конкуренции бы не было, потому что мы реально делали 
столько, сколько могли делать по максимуму. Дело в том, что всё упира-
лось в основном в вопрос, где это напечатать. Потому что печатали мы 
всё это, естественно, в официальных советских организациях. То есть это 
были небольшие научно-исследовательские институты, у которых были 
свои маленькие типографии. Маленькие типографии — это Romayor’ов 
несколько стояло, печатный станок.



144mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

P. N. ROGOVOY, V. A. SHCHIPKOV, YU. V. PUSHCHAEV, R. V. MIKHAILOV

— А о каких годах идёт речь?
— Конец 1970-х — начало 1980-х годов.
— Это самое начало религиозного самиздата?
— Нет, начиналось всё раньше. Просто в конце 1970-х годов печата-

ли уже не один и не два Новых Завета или молитвослова, а уже, скажем, 
тысячу или даже несколько тысяч. То есть это были уже реальные тиражи. 

— А что, уже был такой большой спрос на молитвословы и Новый 
Завет?

— Конечно. 
— А как в целом всё это действовало, функционировало?
—  Существовала структура распространения. Например, я очень 

много книжек отвозил в Семхоз к одной матушке, которая, конечно, не 
говорила, куда передавала их дальше, но я понимаю, что она их отвозила 
к отцу Науму Байбородину, через которого шёл громадный поток подоб-
ной литературы. Ещё большую партию книг я привозил на одну квартиру, 
откуда они уходили, как я догадывался, в Прибалтику, в отдалённые мо-
настыри. Сам я тоже возил книги и календари: арендовал «Волгу» у зна-
комых и возил книги в Пюхтицы. Я сейчас уже не помню всего в деталях, 
всё-таки прошло сорок лет, но в целом могу сказать, что распространение 
в основном шло через окраины, где чекисты не так лютовали.

— То есть распространение шло в основном через своего рода 
сеть церквей и монастырей?

— Смотрите, в  целом всё выглядело примерно так. Например, 
в Москве в Первой образцовой типографии на улице Валовой печатали 
православные календари. Работники типографии в основном спекулиро-
вали всякими детективами. Напечатанное они выносили из типографии 
в листах, дома всё переплетали, как и мы, и делали книжки, которые 
потом продавали на чёрном рынке. И таким же образом они делали нам 
православные календари.

Они могли напечатать 300–400 экземпляров. А православные кален-
дари были тогда просто на вес золота. За них платили любые деньги, 
лишь бы получить календарь. И они делали большие листовые календари, 
такие сейчас уже не делают. Как-то я их попросил сделать дополнитель-
ный тираж. И они ночью на очень хорошей бумаге, которая была лучше, 
чем бумага официальных календарей, то есть намного толще, напечатали 
тысяч 10 или 15, я уже точно не помню. То есть это был очень большой 
тираж.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm145

П. Н. РОГОВОЙ, В. А. ЩИПКОВ, Ю. В. ПУЩАЕВ, Р. В. МИХАЙЛОВ  

И я, так как календарей было много, поехал в Пюхтицкий монастырь. 
Потом, я возил продукцию по Псковской епархии, к знакомым священни-
кам. Однажды я зашёл в незнакомый храм. Подхожу к женщине, стоящей 
за «ящиком», и спрашиваю, не нужно ли вам настенных календарей? Она 
на меня так хитро смотрит и говорит: да, конечно, нужно, но сейчас ба-
тюшки нет, приходите завтра. Я испугался, потому что понял, что, если 
завтра приду, меня, скорее всего, отвезут «куда надо». Это я рассказываю 
к тому, что просто через храмы распространять церковную литературу 
было нельзя. Я не мог прийти в какой-нибудь храм в Москве и сказать: 
«Не хотите ли вы Новый Завет купить?» Потому что это было очень опас-
но: советские старосты, «двадцатки», которые зарабатывали деньги и сда-
вали чекистам неудобных людей. Нет, были исключения, конечно, были 
хорошие православные «двадцатки», но, как правило, туда советские 
власти ставили своих людей.

В итоге мы эти календари отвезли в Почаевскую лавру вместе с дру-
гой литературой в большом количестве. В Почаев можно было отвозить 
всё.

— Скажите, а Вы за деньги литературу предлагали? И сколько 
что стоило?

— Конечно, за деньги. Я сейчас уже многого не помню, сколько что 
стоило. Новый Завет стоил примерно 20–25 рублей. Это, конечно, была 
очень большая цена, но и печатать, и распространять, и продавать его 
было трудоёмко, опасно и рискованно. 

— Скажите, пожалуйста, а почему Вы вообще этим занялись? 
Какие мотивы у Вас были ведущие: религиозные, коммерческие?

— На рубеже конца 1970-х — начала 1980-х я учился на историческом 
факультете МГУ. Это был идеологический факультет. Я его бросил, пере-
стал ходить на лекции, потому что к этому периоду жизни я обрёл веру. 
Мне невыносима стала ложь, которая была тогда неизбежной в трактов-
ке исторических событий. Я уже не говорю про прямо идеологические 
предметы. Я не надеялся, будучи верующим, найти официальную работу. 
Однажды Виктор Бурдюг предложил мне поработать у него переплётчи-
ком. Я с радостью согласился.

Кстати, с Виктором мы познакомились у отца Димитрия Дудко, в де-
ревне Гребнево, где он тогда служил. 

— А как Вы их нашли, через кого Вы туда попали? Как Вы узнали 
вообще об отце Димитрии и к нему приехали?



146mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

P. N. ROGOVOY, V. A. SHCHIPKOV, YU. V. PUSHCHAEV, R. V. MIKHAILOV

— Ну, об отце Димитрии трудно было не знать. У меня была  добрая 
знакомая, которая впоследствии стала монахиней, матушка Зоя. Она всем 
помогала, и Саше Огородникову, и Димитрию Дудко. Как-то она меня 
привела к батюшке, там я и остался.

— А Вы туда поехали за религиозным окормлением или за обще-
нием, средой?

— За средой, скорее всего. Хотя через проповеди отца Димитрия, 
думаю, я и пришёл к вере. Так как у него действительно были проникно-
венные, очень хорошие проповеди. Ну, и хотелось соприкоснуться с близ-
кими мне по духу молодыми людьми, непосредственного общения с еди-
номышленниками, которых было много в окружении отца Димитрия. 
Мы обменивались философской и  религиозной литературой. После 
богослужения батюшка устраивал чаепития, где обсуждались вопросы 
веры и церковной жизни. Я начал ходить в церковь ради этого общения. 
С этого началось моё воцерковление, и с тех пор я не могу представить 
свою жизнь без Церкви. 

Но вернусь к моей личной истории. Когда Виктор позвал меня ра-
ботать у него, была московская Олимпиада. Виктор снимал квартиру 
в Чертаново, чтобы там делать книги. Я поселился в этой квартире. Туда 
Виктор привозил отпечатанные листы книг. Эти листы фальцевались, по-
том мы их сшивали на специальном станке. Потом экземпляры обреза-
лись. В день делалось примерно экземпляров двадцать Новых Заветов или 
молитвословов. Потом мы делали папки, тоже всё вручную — из картона 
и бумвинила. Папки потом проштамповывались, на них пропечатывалось 
золотой фольгой название, «Новый Завет» или «Молитвослов». Книги 
нельзя было отличить от типографских. Готовые книги Виктор забирал 
и увозил ближе к полуночи, чтобы было меньше свидетелей нашей де-
ятельности. После того как его посадили в 1982 году, я долго прятался. 

Виктору дали четыре года. Через полгода, когда меня перестали ак-
тивно искать, я приехал к его жене Екатерине. Она сказала мне, что к ней 
обращались бывшие знакомые Виктора, оставшиеся на свободе, с кото-
рыми он прежде работал. Они хотели продолжить печатать литературу. 
Я не мог отказаться, таким образом всё и закрутилось. Могу сказать, что 
книг мы выпускали даже больше, чем при Викторе Бурдюге.

— По сути, получается целая альтернативная экономика в кни-
гоиздательском деле.

— Безусловно, это было нашей работой. Хотя мы, конечно, зараба-
тывали деньги, но это было не главное, понимаете? Это была помощь 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm147

П. Н. РОГОВОЙ, В. А. ЩИПКОВ, Ю. В. ПУЩАЕВ, Р. В. МИХАЙЛОВ  

Церкви — печатание Нового Завета, молитвословов, которых не было 
в стране и которые были необходимы верующим. Ведь верующие люди 
вынуждены были переписывать молитвы и Евангелия от руки. Я видел 
такие тетради, в них было множество ошибок. Поэтому нашей целью 
было ещё и церковное просвещение.  

Вот, например, журнал «Вечное», который издавался в Париже. Вот 
образец того, как мы делали эту книгу. Материал бумвинил, который 
шёл на обложки, продавался везде, его покупали в больших количест-
вах в магазинах. Так делали очень популярные книжки. Например, про 
Оптинских старцев или о Великом посте. Они пользовались большим 
спросом, помимо Нового Завета и молитвослова.

Мы печатали по несколько тысяч каждого номера этого журнала. Это 
был очень хороший просветительский, как сейчас говорят, проект.

— Скажите, пожалуйста, а как Вы их получали оттуда, несмотря 
на железный занавес?

— Это было как раз достаточно сложно, но возможно. Их перевози-
ли дипломаты и неравнодушные к России иностранцы. Например, отцу 
Димитрию Дудко до его посадки привозили книги целыми чемоданами. 
И мы у него их брали. Были мои друзья, все диссиденты, которые тоже 
общались с иностранцами и тоже таким образом получали книги. 

— То есть это полноценный самиздат, потому что обычно, когда 
используют понятие «самиздат», представляется примитивная копия, 
которую печатают на печатной машинке.

— Машинку мы использовали только для того, чтобы получить обра-
зец для дальнейшей печати. На машинке можно получить только три-че-
тыре экземпляра. В случае ксерокса выходило минимум там 20–30 экзем-
пляров. А если печатать на Romayor, то выходило до тысячи экземпляров.

— Скажите, а что было, на Ваш взгляд, наиболее востребовано? 
— Да всё практически. В том числе и серьёзная духовная литература. 

Например, Михаил Александрович Гольдфельд печатал только святых от-
цов. У него сейчас издательство «Правило веры». Он печатал книги отцов 
Церкви, делал их очень красиво и очень дорого. Так что книги святых отцов 
тоже пользовались большим спросом. А все его книги распространялись че-
рез мои структуры, потому что у него своего распространения не было. Всё 
зависело, конечно, от количества. Он больше 30–50 экземпляров не делал.

Популярные книжки можно было делать любым тиражом. Я уже не 
говорю про молитвословы и Новые Заветы. Их просто можно было пе-
чатать сколько угодно.



148mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

P. N. ROGOVOY, V. A. SHCHIPKOV, YU. V. PUSHCHAEV, R. V. MIKHAILOV

— А где Вы брали людей в сотрудники и помощники, например, 
переплётчиков? 

— В основном из знакомых. Например, со мной сотрудничал Алексей 
Худяков. Он жил на первом этаже, что было очень важно, потому что 
сшить книгу  и сделать обложку — это всё несложно, а вот обрезать ли-
сты, чтобы они не торчали, — на это был нужен специальный станок, 
который мы называли гильотиной. Я сделал чертёж такой гильотины. 
Я тогда числился разнорабочим на Электроламповом заводе рядом с ме-
тро «Электрозаводская», и по моему чертежу рабочие мне изготовили 
пять станков. Мы её вывезли с заднего двора на «Жигулях». Но они были 
такие тяжёлые, что у автомашины даже сломались рессоры. Эти станки 
оказались очень удачными.

Поэтому было очень важно то, что Алексей Худяков жил на первом 
этаже. На первом этаже никто не слышит шума через пол. Алексей обре-
зал очень много книжек. Через него шло много литературы.

Хотя иногда книги обрезали и в типографиях. Там тоже один наш 
знакомый работал сторожем, и он снабжал нас всяким подсобным мате-
риалом, например, нитками, потому что это купить было нельзя — поли-
графические нитки, специальный клей. А без этого книжку не сделаешь. 
Иногда мы к нему ночью приезжали на машине, и он там обрезает книги. 
Всё это в целом было очень сложно и рискованно.

Мне печатали календари даже вохровцы (сотрудники вневедомст-
венной охраны) Первой образцовой типографии. Они напечатали, они 
и вывезли, всё сделали.

— А они знали, что они делают, с чем они сталкиваются?
— Конечно, но это были для них большие деньги, они не упускали 

случая заработать. Ближе к перестройке их всё-таки посадили. Но, к сча-
стью, церковные книги не фигурировали в деле. Виктора Бурдюга, кстати, 
тоже посадили именно за хозяйственные преступления, так сказать. Ему 
дали не политическую, а хозяйственную статью.

— Скажите, вся типографская деятельность размещалась по част-
ным квартирам преимущественно?

— Переплёт находился только на квартирах.
— То есть, получается, это подпольная такая деятельность была?
— Полностью подпольная.
— А правила конспирации какие-то были?
— Были, конечно. Например, приезжали всегда вечером, когда 

мало народа у подъезда, когда бабки там не сидят и не смотрят, как ты 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm149

П. Н. РОГОВОЙ, В. А. ЩИПКОВ, Ю. В. ПУЩАЕВ, Р. В. МИХАЙЛОВ  

таскаешь огромные сумки. Это всё было очень опасно. Один раз вот так 
я тоже с сумкой приехал, думаю — ничего страшного, ловлю такси, а тут 
ко мне подходит милиционер: «Давайте пройдём». А у меня в сумке ка-
лендари. Но слава Богу, что календари, а не молитвословы, например. 
Но всё равно пришлось заплатить какую-то большую сумму, одну или две 
его месячные зарплаты. Я ему отдал всё, что у меня было. Если бы у меня 
было больше, он бы взял больше.

— То есть коррупция уже тогда была?
— Коррупция всегда была среди этих, так сказать, товарищей. 
— А как Вы объяснили наличие календарей?
— Да им было всё равно.
— А иначе что было бы, статья или что?
— Ну что бы было… Меня  бы арестовали, скорее всего. Стали бы вы-

яснять, откуда эти календари. Во-первых, я уже тогда был на нелегальном 
положении. Моя прописка, которую мне дали, когда я поступил в универ-
ситет, закончилась. В итоге меня, наверное, посадили бы. Года два-три 
дали бы по статье о хищении социалистической собственности. К тому 
же я уже проходил свидетелем по делу Виктора. 

— А когда обстоятельства изменились и Ваша деятельность стала 
открытой и легальной?

— Первая моя книга, выпущенная не в подполье, приходится на 1990 
год. Она называется «Великий пост и Светлое Воскресение». Это было 
первое светское издание православной книги. Тогда книгоиздательством 
могли заниматься только совместные предприятия, но все совместные 
предприятия печатали детективы, а мы решили напечатать книгу рели-
гиозную, церковную. 

— Каким тиражом она вышла?
— 100 тысяч.
— Всё разошлось?
— Ещё бы. Я помню, что ко мне приезжали архимандриты в чёрных 

«Волгах» за этими книгами.
Была издана ещё книга для детей «За что мы любим Бога?», но её 

уже чуть позже напечатали, в 1991 году. Она была очень востребованна. 
Итоговый тираж — 300 тысяч экземпляров, но не сразу. В первый заход, 
сразу — 150 тысяч экземпляров.

Это была ещё эпоха больших тиражей и огромного духовного голода. 
Эти книги были необходимы верующим.

— А с какого года за эту деятельность перестали сажать?



150mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

P. N. ROGOVOY, V. A. SHCHIPKOV, YU. V. PUSHCHAEV, R. V. MIKHAILOV

— В перестройку, как только стали выпускать политзаключённых, на-
пример, Огородникова. Тогда же за это  перестали и сажать. Меня именно 
в этот момент чекисты повязали, но уже, слава Богу, не посадили.

— Какой это год был?
— 1988-й, насколько я помню. Народ отпускали, уже тысячелетие 

Крещения отпраздновали. Как-то поспокойнее стало.
— Скажите, пожалуйста, а как Ваша система выглядела в общих 

чертах? Большая была сеть распространения? То есть это были кон-
кретные люди или конкретные монастыри?

— Конкретные люди. Я   уже не всё помню, но вот то, что я пом-
ню, — многое расходилось через Троице-Сергиеву лавру, многое через 
Почаевскую лавру. Я привозил к поезду большущую сумку с книгами, 
и она отправлялась в монастыри. Туда очень много книг уходило, можно 
было посылать их сколько угодно. Или матушки, которые тоже очень чёт-
ко работали. Я им книги привозил вечером, когда на улицах почти никого 
уже не было. И они мне намекали, что переправляют их в Прибалтику, 
в отдалённые монастыри, куда приезжает много паломников. Чем дальше 
от центра, тем меньше контроля.

— А почему именно в Почаев Вы отправляли?
— Потому что там был человек, который этим занимался.
— Скажите, когда Вас позвали помогать переплётчиком, Вы уже 

были православным?
— Да, я тогда как раз пришёл к вере. Почему я бросил университет? 

Потому что не смог там учиться. Я специализировался на кафедре фео-
дализма и ушёл с третьего курса, когда начались все эти идеологические 
дисциплины: история Советского Союза, политэкономия. Весь третий 
курс истфака — сплошь классики марксизма-ленинизма. Мне просто уже 
невозможно стало учиться, и я ушёл.

— Скажите, а Вы в своей деятельности пересекались с предста-
вителями политического самиздата?

— Да. За это Виктора Бурдюга и посадили по большому счёту. Если 
бы он занимался только православным самиздатом, о нём, скорее все-
го, не узнали.  Ну, то есть не то чтобы не трогали, но так бы за ним не 
следили. А он стал встречаться с энтээсовцами — главными врагами со-
ветского строя. Естественно, за ними за всеми следили здесь в России, 
таким образом и на Виктора вышли. Хотя под конец перестройки уже 
и я печатал и журнал «Посев», и «Грани». А также журнал «Выбор» для 
Виктора Аксючица.  



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm151

П. Н. РОГОВОЙ, В. А. ЩИПКОВ, Ю. В. ПУЩАЕВ, Р. В. МИХАЙЛОВ  

— А были просоветские православные типа Шиманова, Вы не 
общались с такими?

— Нет, наоборот, мы с Виктором полемизировали с ними, что-то даже 
писали в опровержение их взглядов. В круге моего общения все мы были, ко-
нечно, против советской власти. А как иначе? Она давит нашу Православную 
Церковь, а мы что, должны ей помогать как-то? Я и к Православию пришёл 
по большому счёту через отрицание советской власти.

— А Вы чувствовали, что в этом антисоветском лагере есть силь-
ный, так сказать, либерально-западнический уклон или течение?

— Конечно, я чувствовал. Как православные мы, безусловно, были 
далеки от «Хроники текущих событий», иных западнических диссидент-
ских изданий. Мы это не поддерживали, потому что они были далеки от 
нас. Они либералы, совсем другого направления. То есть они нам были 
неинтересны, скажем так. 

Но и советскую власть мы не принимали. 
— А среди православных диссидентов много было монархистов, 

не помните?
— Много, конечно. Почти все мои друзья были ими.
— То есть монархизм воспринимался как что-то естественное для 

православного человека?
— Я, к сожалению, не был монархистом, но вот…
— Почему к сожалению?
— Ну как… Это же хорошо и правильно — быть монархистом. Я ис-

кренне так думаю. Но, к сожалению, сейчас это нереально. Надо же ре-
ально смотреть на вещи. Все мои друзья были монархистами.

— А кем Вы были? Помимо того что православным?
— Я был противником коммунистических идей, православным анти-

советчиком, вот и всё. Либералом я тоже не был.
— А существует, с Вашей точки зрения, разница в той эпохе меж-

ду православными диссидентами и православными подпольщиками 
или это одно и то же?

— Все мы были настроены против тоталитарного государства, ко-
торое преследовало Православную Церковь. Но к диссидентам я себя не 
относил. Да, всех, кто не принимал советскую власть, было принято на-
зывать диссидентами. Но диссидентами были те, кто открыто себя так по-
зиционировал, подписывал всякие меморандумы и прочее. Мы же были 
подпольными пусть и диссидентами, но ничего нигде не подписывали. 
Мы делали другое дело.



152mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

P. N. ROGOVOY, V. A. SHCHIPKOV, YU. V. PUSHCHAEV, R. V. MIKHAILOV

Понимаете, вся русская интеллигенция на тот момент была настро-
ена антисоветски. Но таких, кто что-то подписывал, было меньшинство. 
Однако все слушали «Голос Америки», вели на кухнях антисоветские раз-
говоры. Но именно из нас никто не боролся с властями, грубо говоря, за 
свержение режима.

— А как называлось Ваше издательство? Было какое-то название?
— Нет, конечно. Какое название?
— Ну, может быть, неофициальное какое-то название.
— Не было никакого названия. Наоборот, в те времена чем меньше 

про тебя знают, тем лучше. 
— А как Вас другие называли? Ну, те, кто книги получали, они же 

Вас как-то определяли.
— Я не знаю. 
— По фамилии называли?
— Нет, фамилию никто не знал. Многие меня знали как Константина. 

Я скрывался под этим именем. Вообще конспирация была обязательной, 
конечно. Например, мы даже сжигали остатки бумаги, которые остава-
лись после обрезания книг. Поэтому я и продержался так долго, до пере-
стройки.

— А люди вообще религиозную литературу не так боялись, как 
политическую?

— Я думаю, что в 1970–1980-е годы нам политическую литературу 
не стали бы помогать печатать. С религиозными книгами было всё же 
намного легче.

— А где этот раздел между религиозной и философской и полити-
ческой литературой проходил? Вот Бердяев, например, — это религи-
озные или философско-политические книги? Скорее политические, 
наверное? Хотя он и на религиозные темы может рассуждать. Вы 
философов печатали каких-нибудь?

— Разве что для себя, но не для распространения, конечно. Потому 
что Бердяева было непонятно, кому его продавать, потому что спрос был 
очень маленький. Хотя, например, некоторые ИМКА-прессовские книж-
ки мы также печатали. Ещё были популярны книги отца Александра 
Ельчанинова. 

Когда моих друзей таскали в КГБ, комитетчики им говорили: «Мы 
сами патриоты». Там на самом деле многие были патриотами. Хотя они 
по-своему, конечно, понимали патриотизм. Даже давали понять, что они 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm153

П. Н. РОГОВОЙ, В. А. ЩИПКОВ, Ю. В. ПУЩАЕВ, Р. В. МИХАЙЛОВ  

как бы внутренне нам сочувствовали. Мы, мол, тебе сочувствуем, но над 
нами тоже есть начальство. Не знаю, насколько они были искренни.

— Но сажали всё-таки. Сочувствовали, но сажали.
— Сажали в основном всё-таки в провинции, подальше. В Калуге 

моих друзей посадили всего лишь за то, что они читали какой-то пустяш-
ный самиздат. Не намного, но посадили. А в Москве Виктора Аксючица 
прихватили с  двумя чемоданами, в  основном с  тем же Бердяевым 
и Солженицыным, забрали его, но не посадили. А в провинции хотели вы-
служиться. Выслужились, посадили и пошли наверх. А здесь самиздат — 
ну, обычная история. Тем более человек известный, зачем привлекать 
к нему внимание, создавать ему имя?

В общем, те люди, которые сами этого хотели, били себя в грудь и всё 
подписывали — их сажали, конечно. Но человек, который тихо занима-
ется философией, — зачем его трогать? Даже если он антисоветчик. Ну, 
а кто тогда не был антисоветчиком? Все всё понимали. И всё зависело от 
того, какую личную стратегию человек выбирал, от психотипа всё зави-
село, так сказать. 

— Как Вы думаете, подобный уникальный опыт советского са-
миздата может быть полезен сегодня или когда-нибудь в будущем? 

— Он оказался мне полезен в том плане, что, когда началась пере-
стройка, я основал издательство. Это было нелегко, и мне пригодились 
те решительность и смелость, которые я приобрёл, работая в самиздате. 
Приходилось начинать строить абсолютно новое дело, вкладывать все 
свои деньги, когда вообще неизвестно, что будет завтра. Сколько я себя 
помню, когда вкладываешь, всегда рискуешь. Так что такой опыт мне 
и пригодился в перестройку.

— А жили Вы где?
— Снимал квартиру.
— Приходилось их менять?
— Конечно, приходилось. Интуиция у меня уже была как у волка. Во-

первых, чтобы снять квартиру, надо было паспорт показать. А паспорта 
были тогда на скрепке. Я эти скрепки открывал, у моего приятеля брал 
прописку, вставлял — так показывал, что у меня есть якобы московская 
прописка. И я накануне знал, что ко мне завтра придёт хозяин с провер-
кой. Он мне, естественно, не звонил, но интуиция до такой степени обо-
стрилась, потому что постоянно ходишь под чекистами, под опасностью. 
Иногда у меня по две квартиры было. Потому что были такие моменты, 



154mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

P. N. ROGOVOY, V. A. SHCHIPKOV, YU. V. PUSHCHAEV, R. V. MIKHAILOV

когда надо было где-то хранить большое количество книг. Вот и приво-
зишь их на съёмную квартиру. А завтра ты их отвозишь на вокзал, чтобы 
переслать, например, в Почаев. 

— С баптистами никогда не сотрудничали?
— С баптистами — да, им спасибо большое. Но с советскими не со-

трудничал, а с иностранными сотрудничал. Они мне помогали. То есть 
они привозили Новые Заветы, которые я тоже возил в Троице-Сергиеву 
лавру. И по моей просьбе они привезли мне специальный станочек, чтобы 
делать книги. Зелёный такой, небольшой. Это был большой дефицит. Они 
мне их штук пять привезли. Я им очень благодарен за это.

Помню, как мы встречались с ними на Даниловском кладбище и они 
мне передавали сумки с Новыми Заветами. Интересно, что такая взаи-
мопомощь с баптистами была, несмотря на религиозно-идеологическую 
стену, которую они жёстко ставили.  

Нигде не афишировалось, что на самом деле у протестантов, в отли-
чие от нас, православных, были свои подпольные типографии. То есть 
они делали гораздо больше книжек, чем мы. Но про них никто ничего 
не знает.

Виктор Бурдюг уже под конец, незадолго до своей посадки, хотел даже 
купить на меня дом в Подмосковье, я в этом доме жил какое-то время. Он 
туда привёз разобранный печатный станок Romayor. Я думаю, что никогда 
бы у нас до этого не дошло, чтобы собрать самим этот станок и на нём печа-
тать, но такие мысли были. Виктор говорил: «А что, баптисты могут, а мы 
что, не можем, что ли?» Притом что работало у него всего пять человек.

— А как Вы видите дальнейшее развитие Вашей деятельности, 
если бы не было перестройки?

— Ну, посадили бы меня.
— Вы думаете, так было бы?
— Да однозначно, потому что уже под конец меня чекисты вычи-

слили и, так сказать, дёрнули. Они со мной имели две беседы, и я даже 
подписал, что больше не буду заниматься религиозным самиздатом. Это 
было серьёзное предупреждение с их стороны. Когда на тебя два чекиста 
наезжают три или четыре часа, ты уже никакой, и они просят под конец 
подписать обязательство не заниматься, то всё очень тяжело. Ну, я, ко-
нечно, пошёл на уступки.

— Это какой год был?
— 1988-й. Я им уже был нужен не как издатель. Среди моих дру-

зей было много известных людей, и чекисты хотели, видимо, меня, так 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm155

П. Н. РОГОВОЙ, В. А. ЩИПКОВ, Ю. В. ПУЩАЕВ, Р. В. МИХАЙЛОВ  

сказать, зацепить, чтобы я стал стукачом. Книги их тогда уже не волно-
вали. Так что меня спасла перестройка.

— Или второй вариант: был бы дом в Подмосковье с уже более 
масштабной подпольной печатью.

— Нет, вряд ли. Это были утопические планы, тем более что я жил 
без прописки.

— Вообще купить дом в Подмосковье — это недёшево, наверно, 
было?

— Дело не в этом. Дом-то купить было недорого в те времена, но 
прописаться там было невозможно. Виктор хотел купить дом на моё имя, 
но у меня не было московской прописки.

Сведения об авторах:
Павел Николаевич Роговой — главный редактор издательства 
«Паломник», 111524, Москва, ул. Плеханова, 15, e-mail:  5462533@
gmail.com 

Василий Александрович Щипков — доктор философских наук, 
доцент МГИМО МИД России, директор Русской экспертной шко-
лы, первый проректор РПУ св. Иоанна Богослова, заместитель 
главного редактора журнала «Ортодоксия», 119454, Москва, 
просп. Вернадского, 76, e-mail: vas.ship@mail.ru 

Юрий Владимирович Пущаев — кандидат философских наук, 
старший научный сотрудник философского факультета МГУ им. 
М.  В.  Ломоносова, старший научный сотрудник ИНИОН РАН, 
научный редактор журнала «Ортодоксия»,  119991, Москва, 
Ленинские горы, 1, e-mail: putschaev@mail.ru 

Родион Владимирович Михайлов  — кандидат политических 
наук, главный редактор журнала «Тетради по консерватизму», 
шеф-редактор журнала «Ортодоксия», 115184, Вишняковский 
пер., 2, e-mail: r.mikhailov@isepr.ru 

Конфликт интересов:

Авторы заявляют об отсутствии конфликта интересов.

Статья поступила в редакцию 15.11.2025; одобрена после рецен-
зирования 20.11.2025; принята к публикации 25.11.2025.



156mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

P. N. ROGOVOY, V. A. SHCHIPKOV, YU. V. PUSHCHAEV, R. V. MIKHAILOV

P. N. Rogovoy

“PALOMNIK” PUBLISHING HOUSE,  
MOSCOW, RUSSIA

V. A. Shchipkov

“ORTHODOXIA” JOURNAL,  
MOSCOW, RUSSIA

Yu. V. Pushchaev

“ORTHODOXIA” JOURNAL,  
MOSCOW, RUSSIA

R. V. Mikhailov

“ORTHODOXIA” JOURNAL,  
MOSCOW, RUSSIA

Underground Religious 
Samizdat in the Soviet 
Period: An Eyewitness 
Account. An Interview 

with Pavel Rogovoy

Abstract. During the Soviet period, samizdat (the underground 
press) was not limited to political or literary texts. Religious 
samizdat also existed as a significant phenomenon. Believers 
printed and circulated religious literature for themselves and like-
minded people under near-underground conditions, relying on 
secrecy, concealment, and various informal strategies to evade 
state control. To shed light on how these practices were organized, 
the editorial team of the “Orthodoxia” journal spoke with a direct 
participant in these events, Pavel Rogovoy, who was one of the 
leading figures of underground Orthodox samizdat in the Soviet era 
and the general director of the “Palomnik” publishing house.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm157

П. Н. РОГОВОЙ, В. А. ЩИПКОВ, Ю. В. ПУЩАЕВ, Р. В. МИХАЙЛОВ  

Keywords: religious samizdat, Orthodox underground, Brezhnev 
era, perestroika, Pavel Rogovoy, Viktor Burdyug, Orthodox 
dissidents, Soviet period

For citation: Rogovoy, P. N., Shchipkov, V. A., Pushchaev, Yu. V., 
Mikhailov, R. V. (2025). Underground Religious Samizdat in the 
Soviet Period: An Eyewitness Account. An Interview with Pavel 
Rogovoy. Orthodoxia, (4), 142–157. [In Russian]. DOI: 10.53822/2712-
9276-2025-4-142-157

About the authors:
Pavel Nikolaevich Rogovoy — “Palomnik” publishing house, Editor-
In-Chief, st. Plekhanovskaya, 15, Moscow, Russia, 11524, email: 
5462533@gmail.com 

Vasily Alexandrovich Shchipkov  — Doctor of Philosophical 
Sciences, Associate Professor, Department of International 
Journalism, Moscow State Institute of International Relations 
(MGIMO University), Director of the Russian Expert School, First 
Vice-Rector of Russian Orthodox University of Saint John the 
Divine, “Orthodoxia” journal, Deputy Editor-In-Chief, 76, prosp. 
Vernadskogo, Moscow, Russia, 119454, e-mail: vas.ship@mail.ru 

Yuri Vladimirovich Pushchaev  — Candidate of Philosophical 
Sciences, Researcher at the Faculty of Philosophy at Lomonosov 
Moscow State University, Senior Researcher, Institute of Scientific 
Information on Social Sciences of the Russian Academy of Sciences, 
“Orthodoxia” journal, Scientific Editor, 1, Leninskie gory, Moscow, 
119991, e-mail: putschaev@mail.ru 

Rodion Vladimirovich Mikhailov — Candidate of Political Sciences, 
“Essays in Conservatism”, Editor-In-Chief, “Orthodoxia” journal, 
Chief Editor, 2, Vishnyakosvky per., Moscow, Russia, 115184, e-mail: 
r.mikhailov@isepr.ru 

Conflict of interest:
The authors declare no conflict of interests.

The article was submitted 15.11.2025; approved after reviewing 
20.11.2025; accepted for publication 25.11.2025.







ДЛЯ ЗАМЕТОК


