
76mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKOОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4. С. 76–100.

УДК 322

DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-76-100

А. А. Руденко
РОССИЙСКИЙ ПРАВОСЛАВНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ СВЯТОГО ИОАННА БОГОСЛОВА,  

МОСКВА, РОССИЯ

Изменение 
конфессиональной 

политики 
позднего СССР: 

причины и последствия



Аннотация. В статье анализируется изменение государствен-
ной конфессиональной политики позднего СССР, его причины 
и последствия. На основе архивных материалов продемонстри-
рованы существенные сдвиги в государственно-церковных от-
ношениях, произошедшие в канун тысячелетия Крещения Руси 
и после официальных торжеств. Проанализированный материал 
позволяет утверждать, что ослабление государственного дав-
ления на Церковь было продиктовано политическими мотивами 
советского руководства, однако запущенные в конце 80-х го-
дов XX века процессы либерализации государственно-церков-
ных отношений стали основой для кардинального пересмотра 
роли Церкви в  жизни российского общества и  государства. 
Слом системы тотального государственного контроля над РПЦ 
и  отказ от государственной политики атеизма потребовали 
нормативно-правового оформления. Новое законодательст-
во формировалось в секулярно-либеральной логике без учёта 
культурно-исторических особенностей становления россий-
ской государственности, что повлекло за собой угрозу секу-
ляризации Церкви и окончательной диссоциации ослабленной 
постсоветской идентичности. Активная позиция Церкви и  её

 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm77

А. А. РУДЕНКО

нынешнего предстоятеля Патриарха Кирилла, а  также ряда 
депутатов Государственной Думы позволили скорректировать 
советское законодательство и обеспечить последовательный 
разворот российского государства от секулярно-либеральной 
формы государственно-церковных отношений к исторически 
органичной симфонической модели.

Ключевые слова: поздний СССР, государственно-церковные 
отношения, законодательство, Патриарх Кирилл, Русская 
Православная Церковь, симфония

Для цитирования: Руденко А.  А.  Изменение конфессио-
нальной политики позднего СССР: причины и  последствия // 
Ортодоксия. — 2025. — № 4. — С. 76–100. DOI: 10.53822/2712-
9276-2025-4-76-100

Год тысячелетия Крещения Руси положил символическое начало транс-
формации государственно-церковных отношений, ознаменовав со-

бой завершение почти трёхвековой эпохи дисбаланса, оформившегося 
в синодальный и советский периоды. По словам Патриарха Московского 
и  всея Руси Кирилла, именно эта историческая дата стала «началом 
принципиального изменения отношения власти к Церкви и признания 
ею ошибочности политики, проводимой в отношении религии» (Кирилл, 
Патриарх Московский и всея Руси 2019: 74). Парадоксально для секу-
лярного, но промыслительно для религиозного сознания либерализация 
политической и общественной жизни, сопровождавшая центробежные 
процессы и скорый крах СССР, в дальнейшем послужила катализатором 
для обращения к  исторической традиции и  гармонизации государст-
венно-церковных отношений в логике цивилизационно-исторического 
принципа «вызова-и-ответа» (Тойнби 2023). Накопленный за тысячу лет 
российской истории опыт приобщения к византийской («Ex Oriente lux») 
и западноевропейской («Ex Occidente lex») культурам стал той интеграль-
ной основой, на которой формировалась модель государственно-церков-
ных отношений в постсоветский период. Базовые политические и норма-
тивные изменения, послужившие фундаментом для формирования этой 
модели, произошли в течение нескольких лет до и после крушения СССР, 
в связи с чем представляет интерес их краткое описание. 



78mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

Незадолго до юбилейного Поместного Собора, который прошёл с 6 
по 9 июня 1988 года в Москве, на встрече с Патриархом Пименом и по-
стоянными членами Синода 29 апреля 1988 года генеральный секретарь 
ЦК КПСС М. С. Горбачёв впервые открыто признал ошибки, допущенные 
советской властью в отношении Русской Православной Церкви (далее — 
Церковь, РПЦ) и верующих1. Подобная публичная риторика, ранее не 
свойственная первым лицам СССР, была не просто проявлением прото-
кольного политеса в преддверии масштабных торжеств — государство 
пошло на ряд послаблений в отношении Церкви. В 1988 году Совет по 
делам религий при Совете министров СССР снял запрет на участие ду-
ховенства в органах приходского управления, а также признал соответ-
ствие проекта Устава об управлении Русской Православной Церковью 
нормам гражданского законодательства2. До начала официальных тор-
жеств Церкви были возвращены Введенская Оптина пустынь, Толгский 
монастырь, экспроприированные святыни стали возвращаться в храмы 
и монастыри. Начался процесс возвращения Церкви мощей святых — 
святителя Феодосия Черниговского, преподобного Феодосия Тотемского, 
святителя Питирима Тамбовского (Цыпин 1997: 463).

В телеграмме М. С. Горбачёву от имени Поместного Собора 1988 года 
было отмечено «благожелательное отношение руководства» к духовным 
нуждам верующих (Телеграммы от имени Поместного Собора Русской 
Православной Церкви 1988: 19). Новый Устав (Принятие нового Устава 
Русской Православной Церкви 1988: 19–20), принятый Поместным 
Собором, также содержал важные по сравнению с Положением об управ-
лении Русской Православной Церкви 1945  года изменения, которые 
свидетельствовали о  постепенном ослаблении государственного дав-
ления и контроля. В частности, в новом Уставе была упразднена норма, 
в  соответствии с  которой Патриарх имел право созывать Поместный 
и Архиерейский Соборы только с разрешения правительства. Нормы но-
вого Устава также не предписывали предстоятелю Церкви обязанность 
постоянно контактировать с Советом по делам религий при Совмине СССР.  

Наметившиеся позитивные изменения в отношениях между госу-
дарством и Церковью продолжились в 1989 году. Резонансными собы-
тиями стали торжественное перенесение мощей святого благоверного 

1 Поместный юбилейный Собор Русской Православной Церкви 1988 г. // Православная энцикло-
педия. — 2024. — 28 августа. — URL: https://www.pravenc.ru/text/2581090.html (дата обращения: 
24.06.2025).
2 Там же.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm79

А. А. РУДЕНКО

князя Александра Невского из ленинградского Музея истории религии 
и атеизма в Троицкий собор Александро-Невской лавры и возвращение 
мощей святителя Митрофана Воронежского в Покровский кафедральный 
собор Воронежа. По мнению А. Н. Кашеварова, публичность передачи 
мощей Церкви, широкое освещение в СМИ и проведение многолюдных 
крестных ходов ознаменовали собой реальные, а не декоративные сдвиги 
в отношениях между государством и Церковью (Кашеваров 2015: 112). 

В том же 1989 году отношения между государством и Церковью, ра-
нее бывшие в ведении отдела пропаганды ЦК КПСС, перешли в компетен-
цию отдела административных органов (Кашеваров 2015: 112). С одной 
стороны, этот шаг дистанцировал Церковь от гнёта идеологической до-
гматики советского государства, с другой — поднимал вопрос о субъект-
ности РПЦ и её административно-правовом статусе. Именно в этот пери-
од актуализировались исследования в области оценки положения рели-
гиозных организаций в СССР как субъектов советского права, поскольку 
прежние оценки В. А. Куроедова (Куроедов 1970, 1976), В. Г. Фурова (Фуров 
1983), А. И. Барменкова (Барменков 1979), В. В. Клочкова (Клочков 1978) 
и Ю. А. Розенбаума (Розенбаум 1985) страдали излишней идеологизирован-
ностью, необоснованно утверждая превосходство советской правовой систе-
мы над таковыми в капиталистических государствах и странах Варшавского 
договора. Оппонирующая группа исследователей, представленная за рубе-
жом диссидентами и западными советологами, апеллировала к апологетике 
«свободы совести» в условиях коммунистического режима (Марченко 2008: 
169), но и их оценки несли на себе отпечаток идеологического догматизма. 

Несмотря на отдельные рецидивы вмешательства государства в цер-
ковную жизнь и сохранение прежних форм контроля за церковной дея-
тельностью по линии Совета по делам религий, к концу 80-х годов XX века 
сложились условия для пересмотра политики государственного атеизма 
и подавления роли Русской Православной Церкви в обществе. В прави-
тельственной телеграмме с соболезнованиями по случаю кончины патри-
арха Пимена председатель Совмина СССР Н. И. Рыжков назвал перемены 
в государственно-церковных отношениях «историческими» (Телеграммы 
соболезнования Священному Синоду Русской Православной Церкви 1990: 
3). Однако интенции позднесоветской власти в отношении Церкви вряд ли 
можно назвать исторически детерминированными, поскольку ослабление 
госконтроля диктовалось не логикой тысячелетней исторической тради-
ции, а политическими соображениями и общей для перестроечного вре-
мени секулярной апологетикой «свободы» и «демократизации». 



80mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

Некоторые исследователи считают, что причиной изменения па-
радигмы государственно-церковных отношений были личные мотивы 
М. С. Горбачёва. Например, Г. Штриккер полагал, что М. С. Горбачёв 
формировал новую политику в отношении Церкви из-за недовольства 
населения нарастающим экономическим кризисом и отсутствия взаимо-
понимания с Политбюро, пытаясь расширить базу народной поддержки 
(Штриккер 1995: 195). Д. В. Поспеловский утверждал, что ослаблением 
давления на Церковь М. С. Горбачёв пытался заслужить лояльность ин-
теллигенции (Поспеловский 1995: 387). Различные версии так или ина-
че сводятся к тому, что позднесоветские партийные лидеры и идеологи 
ослабили давление на Церковь именно в политических целях. 

10 сентября 1985 года на заседании Секретариата ЦК КПСС рассматри-
вался вопрос «О противодействии зарубежной клерикальной пропаганде 
в связи с 1000-летием введения христианства на Руси». В ходе совещания 
заведующий Отделом пропаганды ЦК КПСС А. Н. Яковлев, считавшийся 
вторым «брежневским» идеологом после М. А. Суслова секретарь ЦК КПСС 
М. В. Зимянин, председатель Совета по делам религий при Совмине СССР 
К. М. Харчев, будущий глава Совмина СССР Н. И. Рыжков были сосредото-
чены на вопросах идеологического противостояния с Западом. В преддве-
рии грядущей церковной годовщины за рубежом готовилась к публика-
ции десятитомная история РПЦ, был издан двухтомный труд профессора 
Д. В. Поспеловского, строился храм в честь святого равноапостольного 
князя Владимира в Джексоне (США), велась кампания по сбору средств 
для финансирования празднования юбилея, приглашались паломники 
для участия в торжествах. Эти и другие события вызывали опасения у со-
ветского руководства, поскольку могли быть использованы идеологиче-
скими противниками в качестве повода для критики положения религии 
в СССР. А. Н. Яковлев в ходе совещания заявил: «Не следует преувеличивать 
возможности влияния на население нашей страны зарубежной клерикаль-
ной пропаганды, но в то же время нельзя и недооценивать действия идео-
логического противника» (Маслова 2015: 46). Позднее, в январе 1986 года, 
в ЦК КПСС даже обсуждался вопрос «О некоторых мерах по противодейст-
вию клеветнической клерикальной зарубежной пропаганде в связи с 70-ле-
тием Великой Октябрьской социалистической революции». Участники 
сентябрьского совещания 1985 года видели необходимость в ослаблении 
атеистической пропаганды и более лояльном отношении к Церкви и веру-
ющим именно исходя из конъюнктурных политических соображений. Всё 
тот же Н. И. Рыжков, резюмируя дискуссию на сентябрьском совещании 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm81

А. А. РУДЕНКО

1985 года, заявил: «С одной стороны, мы не можем недооценивать зару-
бежную клерикальную пропаганду и должны давать должный отпор вра-
ждебным акциям против нашей страны. С другой стороны, нужно проя-
вить взвешенный подход, чтобы не привлекать к этому событию особого 
внимания» (Маслова 2015: 43–54). 

Смягчение позиции государства в отношении Церкви не означало 
пересмотра мировоззренческих и идеологических установок партийной 
элиты. В 1987 году К. М. Харчев в аналитической записке для ЦК КПСС 
утверждал, что в общественном сознании прочно утвердилось материали-
стическое мировоззрение, а отход от религиозных взглядов будет разви-
ваться как процесс эволюции сознания немногочисленной религиозной 
части общества, размывания религиозных ценностей (Маслова 2015: 43–
54). Однако, несмотря на прогнозы председателя Совета по делам рели-
гий, интерес общества к религиозной тематике стремительно возрастал. 
Сам К. М. Харчев в докладе ЦК КПСС о религиозной ситуации в стране 
накануне юбилея отмечал, что подготовка к торжествам оживила жизнь 
Церкви, были отменены противоречащие законодательству требования 
местных органов власти об обязательном предъявлении паспортов роди-
телями при крещении детей, запрещении колокольного звона, в «культо-
вой практике» было заметно стремление подчеркнуть приоритет Церкви 
в формировании морально-нравственных ценностей (Шкаровский 2010).  

Сложившаяся парадоксальная ситуация, когда политическое руко-
водство оставалось на атеистических позициях и в то же время из поли-
тических соображений ослабляло давление на религиозные институты, 
привела к тому, что в стране произошли негативные структурные сдви-
ги в вероисповедальном и конфессиональном соотношениях. С 1985 по 
1987 год в СССР было зарегистрировано 236 религиозных обществ, из 
которых к РПЦ принадлежали 29, в то время как, например, евангельские 
христиане-баптисты зарегистрировали 65, пятидесятники — 47, адвен-
тисты седьмого дня — 30 (Шкаровский 2010). 

Вынося за скобки мировоззренческие и идеологические установки 
К. М. Харчева, следует отдать должное ему и возглавляемому им Совету 
по делам религий, поскольку аналитическая работа ведомства позволи-
ла продемонстрировать высшему политическому руководству СССР не 
только сложившуюся в стране религиозную ситуацию, но и порождае-
мые ей угрозы. В частности, в представленной в феврале 1987 года в ЦК 
КПСС аналитической записке «О некоторых вопросах реализации по-
литики партии в отношении религии и церкви на современном этапе» 



82mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

К. М. Харчев констатировал опасность ослабления роли и влияния госу-
дарства в религиозных вопросах и потенциальное нарушение мораль-
ного единства общества. Логика председателя Совета по делам религий 
определялась партийными интересами, однако проделанная ведомством 
работа сподвигла государство на пересмотр отношений с Церковью, пусть 
пока в нормативной и институциональной, нежели содержательно-смы-
словой плоскости. Именно Совет в 1987 году предлагал руководству СССР 
пересмотреть законодательство о культах — признать за религиозными 
организациями юридическую субъектность, наделить правом вести «ре-
лигиозную пропаганду», позволить верующим совершать религиозные 
обряды на дому и в больницах, родителям воспитывать детей в религи-
озном духе (Маслова 2005: 59–63). 

Взрывной рост числа зарегистрированных новых общин (с  809 
в 1988 году до 2564 в 1989 году (Шкаровский 2010) требовал норма-
тивно-правового оформления. Прошедший с 9 по 11 октября 1989 года 
Архиерейский Собор выдвинул ряд положений, которые предлагал внести 
в разрабатываемый по указанию советского руководства закон «О свобо-
де совести и религиозных организациях». В частности, Собор предлагал 
юридически признать Церковь как единую религиозную организацию 
и уравнять её в правах с другими общественными организациями; предо-
ставить равные права для религиозного и атеистического обучения, вос-
питания и пропаганды; предоставить возможность свободного издания 
и распространения религиозной литературы; дать Церкви доступ к СМИ; 
отменить дискриминационное налогообложение клира (Определения 
Архиерейского Собора 1990: 12).

Однако в опубликованном 5 июня 1990 года проекте закона предло-
жения Архиерейского Собора не были учтены. В частности, одним из кам-
ней преткновения стал собственно правовой статус Церкви, поскольку 
в проекте закона, как и ранее, отсутствовало признание единой иерархи-
ческой структуры Церкви, а церковная полнота была представлена лишь 
как объединение разрозненных «групп верующих» (общин). В Заявлении 
Поместного Собора РПЦ 1990 года в связи с публикацией проекта закона 
отмечалось, что непризнание юридических прав за Церковью в целом 
продолжало дискриминационную политику государства, отражённую 
в законодательстве о культах 1929 года. Собор указывал на то, что «это 
законодательство отражало враждебные по отношению к Церкви идео-
логические установки и было направлено на разрушение религиозных 
структур» (Заявление Поместного Собора Русской Православной Церкви 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm83

А. А. РУДЕНКО

1990: 10). В терминологии А. В. Щипкова, проект закона закладывал 
основания для «секуляризации самой Церкви» (Щипков 2023: 148). 

1 октября 1990 года Верховный Совет СССР принял Закон «О сво-
боде совести и религиозных организациях»3. Вслед за союзным 25 октя-
бря 1990 года был принят Закон РСФСР «О свободе вероисповеданий» 4. 
Однако ни союзный, ни республиканский законы не учли озабоченности 
Поместного Собора 1990 года. Церкви так и не был предоставлен статус 
юридического лица как единой организации, что оставляло открытым 
вопрос о её административно-правовом статусе. Тем не менее в соответ-
ствии с новым законодательством (как союзным, так и республиканским) 
Церковь всё же получала ряд легитимных полномочий на участие в об-
щественной жизни. 

Одной из ключевых новелл союзного закона стало кардиналь-
ное изменение статуса «государственных органов по делам религий». 
Положения Главы VI нового закона фактически лишали властных пол-
номочий Совет по делам религий при Совмине СССР, разрушая сложив-
шуюся систему государственного подавления Церкви. Госорганы наде-
лялись лишь информационной, консультативной и экспертной функци-
ями. Закон РСФСР «О свободе вероисповеданий» ещё более радикально 
трактовал роль государства в отношениях с Церковью — положения ст. 8 
Закона запрещали исполнительной власти создавать государственные 
органы по вопросам вероисповедания. 

Новое законодательство потребовало внести изменения в Устав РПЦ, 
которые разрабатывались синодальной комиссией под руководством на 
тот момент митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла. Уже 
30 мая 1991 года Патриарх Алексий II получил свидетельство о регистра-
ции Гражданского устава Русской Православной Церкви.

Последовавшие вскоре политические процессы, приведшие к распаду 
СССР и образованию СНГ, окончательно демонтировали советскую сис-
тему тотального государственного контроля над Русской Православной 
Церковью. 4 сентября 1991 года был ликвидирован 4-й («церковный») 
отдел 5-го управления КГБ, а в декабре того же года упразднён союзный 
Совет по делам религий (Кашеваров 2015: 114).  

3 Закон СССР от 1 октября 1990 г. № 1689-I «О свободе совести и религиозных организациях» // 
Ведомости Съезда народных депутатов СССР и Верховного Совета СССР. — 1990. — 10 октября. — 
№ 41. — С. 813.
4 Закон РСФСР от 25 октября 1990 г. № 267-1 «О свободе вероисповеданий» // Ведомости Верхов-
ного Совета РСФСР. — 1990. — 25 октября. — № 21. — С. 240.



84mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

Таким образом, к моменту подписания Беловежских соглашений 
была оформлена первоначальная нормативно-правовая база, регла-
ментировавшая правовой статус Русской Православной Церкви в пост-
советской России, но не отражавшая её реальное культурно-истори-
ческое значение в жизни общества. Волна тотальной либерализации 
общественно-политической жизни привела к тому, что сложившаяся 
промежуточная модель обладала всеми признаками протестантской, 
когда государство максимально дистанцируется от религиозной сферы, 
изолируя при этом религиозные объединения от общественной жиз-
ни ради создания видимости их фактического равенства в отношениях 
с государством (Третьяков 2004). Позднее, осмысляя этот период, па-
триарх Кирилл вспоминал: «…в 1990-е так и не была преодолена догма 
об отделении Церкви не только от государства, но, по существу, и от 
общества. Многие пропагандисты новой, постсоветской идеологии 
негласно и неформально ратовали за то, чтобы Церковь продолжала 
оставаться в правовом гетто, сопротивлялись её социальной миссии» 
(Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси 2019: 24). 

Тем не менее кардинальные сдвиги в государственно-церковных 
отношениях, пусть и  продиктованные конъюнктурными мотивами 
позднесоветской власти, послужили основой для дальнейшего разви-
тия не только законодательной базы, но и содержательного осмысле-
ния роли Церкви в жизни государства и общества. Провозглашённая 
М. С. Горбачёвым в 1987 году политика «гласности» в том числе при-
вела к тому, что празднование тысячелетия Крещения Руси получило 
широкий общественный резонанс несмотря на то, что ещё в 1981 году 
Совет по делам религий указал юбилейной синодальной комиссии под 
председательством Патриарха Пимена на «внутрицерковный» характер 
даты. Тактические манёвры политического руководства СССР в проти-
востоянии с идеологическими противниками невольно стали катализа-
тором обращения к многовековой традиции, пробудили глубинную на-
родную религиозность, что лишний раз подтвердило пророческую пра-
воту одного из столпов позднесоветской политики — 15 июня 1983 года 
на Пленуме ЦК КПСС генеральный секретарь Ю. В. Андропов заявил: 
«…если говорить откровенно, мы ещё до сих пор не изучили в должной 
степени общество, в котором живём и трудимся, не полностью раскрыли 
присущие ему закономерности <…>, поэтому порой вынуждены дей-
ствовать, так сказать, эмпирически, весьма нерациональным способом 
проб и ошибок» (Шубин 2008: 16).



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm85

А. А. РУДЕНКО

***

Импульс позднесоветской либерализации позволил продолжить совер-
шенствование законодательной базы, регламентирующей государ-

ственно-церковные отношения уже в постсоветской России. В частности, 
устранить недоработки республиканского закона «О свободе вероисповеда-
ний», культурно-историческая стерильность которого не учитывала много-
вековую традицию, формировавшую не только взаимоотношения государ-
ства и Церкви, но и собственно российскую государственность. Стремление 
законодателя радикально отмежеваться от советского прошлого без опоры 
на собственную историческую традицию привело к тому, что оформленная 
правовой рамкой модель государственно-церковных отношений в большей 
степени соответствовала секулярному либеральному стандарту, нежели 
российским цивилизационным основаниям. Фиксируя абсолютную свобо-
ду совести, законодательство фактически рассматривало любую религиоз-
ную организацию «в качестве одного из субъектов рыночных отношений 
(наравне с обувной фабрикой или музеем)», что провоцировало «рождение 
суррогатных религиозных движений, с одной стороны, и криминализацию 
традиционных Церквей — с другой» (Щипков 2000). 

Деидеологизация общественно-политического пространства, цен-
ностно-нормативный вакуум (аномия) (Дюркгейм 1991) и дистанциро-
вание государства от религиозной сферы под предлогом «религиозного 
плюрализма» быстро привели к  негативным последствиям. В  России 
начался стремительный рост числа как зарегистрированных, так и не 
легитимированных юридическим статусом религиозных объединений, 
в том числе деструктивных сект. За три года действия республиканско-
го закона число зарегистрированных религиозных объединений воз-
росло более чем в два раза (с 5,5 тыс. на 01.01.1991 г. до 11,01 тыс. на 
01.01.1994 г.), ещё около 5 тыс. действовали без регистрации (Овсиенко, 
Одинцов, Трофимчук и др. 1996). При этом, по данным Н. В. Кривельской, 
общее число деструктивных религиозных организаций, действовавших 
на территории России в описываемый период, достигало 2,5 тыс. К на-
чалу 1996 года в России было официально зарегистрировано уже более 
6 тыс. сект (Кривельская 1996). Приблизительная оценка общего коли-
чества адептов деструктивных религиозных организаций в России да-
вала разброс цифр от 700 тыс. до 1 млн человек, включая членов мел-
ких оккультных групп и  оккультистов-одиночек (Кривельская 1999). 
Поэтому ещё в 1994 году Архиерейский Собор РПЦ призвал органы зако-
нодательной и исполнительной власти принять меры для «юридической 



86mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

регламентации профессиональной деятельности иностранцев в области 
религии, а также правовой защиты личности и общества от тоталитарных 
псевдорелигиозных движений» (Послание Архиерейского Собора Русской 
Православной Церкви 1994: 4).

С аксиологической точки зрения сложившаяся ситуация лишь 
усугубляла ценностно-нормативный хаос в  постсоветском обществе. 
Идеократическая по определению А. С. Панарина (Панарин 2003) рос-
сийская идентичность подвергалась очередному насильственному иска-
жению. Декларируемая государством нейтральность в отношении рели-
гии обернулась безразличием и самоустранением власти от проблемы 
формирования мировоззренческих основ граждан (Королёва, Королёв, 
Мельниченко 2024). Позднее, в 2017 году, Патриарх Кирилл утверждал, 
что государство не может существовать без идейного стержня: «Сегодня 
разговор об идеологии и политических приоритетах не может быть ото-
рван от размышлений о культурных и духовных основаниях нашего об-
щества» (Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси 2018: 395).

Ценностная аномия в обществе и рост числа деструктивных религи-
озных организаций угрожали не только отдельным личностям, но и наци-
ональной безопасности и самой российской государственности, посколь-
ку суверенитет государства неразрывно связан с суверенной системой 
ценностей (Багдасарян, Сильвестр (Лукашенко) 2022). Политическим 
осознанием этого факта стало Постановление Государственной Думы 
Федерального Собрания Российской Федерации (далее — Госдума РФ, 
ГД РФ) от 15 декабря 1996 года № 918-II ГД — обращение нижней па-
латы парламента к президенту Б. Н. Ельцину «об опасных последствиях 
воздействия некоторых религиозных организаций на здоровье общества, 
семьи, граждан России». Оно в резолютивной части прямо декларировало 
религиозную безопасность российского общества «приоритетом нацио-
нальной безопасности наряду с военной, политической, экономической, 
экологической и социальной»5. 

Недостатки закона РСФСР «О свободе вероисповеданий» и порождён-
ные им деструктивные социально-политические явления очевидно требо-
вали разработки нового закона, который 19 сентября 1997 года был принят 
Госдумой РФ, 24 сентября одобрен Советом Федерации РФ, 26 сентября 

5 Постановление Государственной Думы Федерального Собрания РФ от 15 декабря 1996 г. № 918-II 
ГД «Об обращении Государственной Думы Федерального Собрания Российской Федерации 
“К Президенту Российской Федерации об опасных последствиях воздействия некоторых религи-
озных организаций на здоровье общества, семьи, граждан России”» // Собрание законодательст-
ва Российской Федерации. — 1997. — 6 января. — № 1. — С. 52.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm87

А. А. РУДЕНКО

подписан президентом РФ Б. Н. Ельциным и вступил в силу6. Однако про-
цесс его разработки и принятия вызвал жесточайшее сопротивление со 
стороны ряда западных государств и проводников их влияния в российской 
политической элите. Упомянутые в преамбуле закона особая роль право-
славия в истории России, становлении её духовности и культуры, значи-
мость христианства, ислама, буддизма и иудаизма в историческом насле-
дии народов России, а также введение 15-летнего ценза для госрегистрации 
новых религиозных организаций означали не только возведение барьера 
на пути бесконтрольного иностранного вмешательства в российское ак-
сиологическое поле, но и отказ от исторической амнезии с перспективой 
обращения к тысячелетней традиции и суверенным ценностным основани-
ям. Преамбула закона, не имея статуса юридической нормы, имплицитно 
содержала основания для ценностной суверенизации.

Попытка суверенного культурно-исторического и ценностного са-
моопределения России привела к грубому политическому давлению на 
Президента России Б.  Н.  Ельцина со стороны президента США Билла 
Клинтона, папы Римского Иоанна Павла II, американских сенаторов 
и либеральных российских правозащитников. В результате развёрну-
той международной информационно-политической кампании 24 июля 
1997 года Президент РФ ветировал принятый Госдумой РФ законопроект, 
оставив возможность его доработки.

Наиболее ожесточённая полемика развернулась вокруг уже упомяну-
того выше текста преамбулы законопроекта. Против формулировки была 
организована масштабная кампания в СМИ, текст подвергался критике со 
стороны либеральных политических сил, общественников и правозащит-
ников. В ответ на волну медийного негатива, нередко безапелляционного 
и агрессивного, Патриарх Алексий II выражал искреннее недоумение: 
«Я удивляюсь нашим журналистам. Они же все русские люди! Они долж-
ны думать о России, исходя из исторической справедливости. А право-
славие сыграло огромную роль в становлении государства российского»7.

Кульминацией идеологического противостояния вокруг текс-
та преамбулы стала личная встреча 21  августа 1997  года автора тек-
ста, на тот момент митрополита Смоленского и  Калининградского 
Кирилла, с  заместителем руководителя Администрации Президента 

6 Федеральный закон от 26 сентября 1997 г. № 125-ФЗ «О свободе совести и о религиозных объе-
динениях» // Российская газета. — 1997. — 1 октября. — № 190. 
7 Гавриков В. «Патриарх Алексий Второй: “Разрушенные храмы — как наши разрушенные души”» 
// Журнал «Профиль». — 1997. — 29 сентября. — № 35. — С. 10–12. 



88mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

РФ, полномочным представителем Президента РФ в Конституционном 
суде РФ С. М. Шахраем. Администрация Президента оказывала давле-
ние на Московскую Патриархию: С. М. Шахрай предложил митрополиту 
Кириллу исправить формулировку преамбулы на нейтральную, исключив 
упоминание об особой роли православия, а также о значимости христи-
анства, ислама, буддизма и иудаизма в историческом наследии народов 
России. В разгар напряжённой дискуссии С. М. Шахрай получил извес-
тие о кончине Ю. В. Никулина и удалился из кабинета под предлогом 
необходимости составить текст соболезнования родным актёра от лица 
Президента. Впоследствии митрополит Кирилл, уже будучи в патриаршем 
достоинстве, рассказывал, что остался в кабинете один, подошёл к окну 
и, увидев из него Успенский собор Кремля, вспомнил, что более полу-
тысячи лет назад русские люди во главе с великим князем московским 
Василием Тёмным с позором изгнали из него последнего из назначенных 
Константинополем митрополита Исидора за предательство православной 
веры. Именно в этот момент, молитвенно испрашивая помощи Божией, 
он принял твёрдое решение не уступить ни одного слова из формули-
ровки преамбулы. К удивлению митрополита, вернувшийся в кабинет 
С. М. Шахрай внезапно и без всяких оговорок предложил оставить пер-
воначальный текст преамбулы без изменений. По словам А. В. Щипкова, 
описанная ситуация разрешилась в пользу исторической справедливости, 
которая в том числе подразумевает защиту веры отцов8.

Рабочая группа из членов Совета при Президенте РФ по взаимодей-
ствию с религиозными объединениями, в которую также входил на тот 
момент председатель ОВЦС митрополит Кирилл, внесла в 14 статей за-
конопроекта 37 изменений («25 лет…» 2015: 73). Священный Синод РПЦ 
с одобрением высказался о новой редакции: «Эти поправки никоим обра-
зом не противоречат ранее высказанной позиции Русской Православной 
Церкви. Сохраняя в неприкосновенности основу закона, они одновремен-
но позволяют достичь согласия по рассматриваемому вопросу между вет-
вями государственной власти, что послужит укреплению гражданского 
мира в обществе в нынешнее непростое время»9.

В том же 1997  году обеспокоенность нижней палаты парламен-
та, высказанная в  Постановлении ГД РФ от 15  декабря 1996  года № 

8 Щипков 240. «История одной преамбулы» // Передача «Щипков» на телеканале «СПАС».  — 
2022. — 23 октября. — URL: https://spastv.ru/istoriya-odnoj-preambuly-shhipkov-240/ (дата обраще-
ния: 02.09.2025). 
9 Заявление Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II и Священного Синода Рус-
ской Православной Церкви // Журнал Московской Патриархии. — 1997. — № 11. — С. 12.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm89

А. А. РУДЕНКО

918-II ГД, нашла  своё отражение в Концепции национальной безопасности 
Российской Федерации (далее — Концепция) — первом политическом до-
кументе федерального уровня, в котором государство официально излагало 
свои взгляды на проблемы безопасности личности, общества и государст-
ва. Носившая в силу особенностей политической эпохи преимуществен-
но секулярно-либеральный характер, Концепция 1997 года в разделе IV 
«Обеспечение национальной безопасности Российской Федерации» всё 
же констатировала «разрушительную роль различного рода религиозных 
сект, наносящих значительный ущерб духовной жизни российского об-
щества, представляющих собой прямую опасность для жизни и здоровья 
граждан России и зачастую используемых для прикрытия противоправной 
деятельности»10. При этом в документе в развитие ключевой идеи преам-
булы Федерального закона № 125-ФЗ «О свободе совести и о религиозных 
объединениях» подчёркивалась важнейшая роль Русской Православной 
Церкви в сохранении традиционных духовных ценностей.

Таким образом, в 1997 году, несмотря на активное противодействие 
западных политических элит и либерально настроенной части российского 
общества, была оформлена нормативно-правовая база, легитимировав-
шая правовой статус РПЦ и регламентировавшая её взаимоотношения 
с государством. Закон задал нормативную рамку для деятельности Церкви 
и сформулировал принципы государственно-церковных отношений, а его 
широкое обсуждение «повлияло на восприятие религии и на дискурс о ре-
лигиозной идентичности и её месте в иерархии идентичностей и ценно-
стей» (Казьмина 2019: 33). К концу 1990-х годов нормативная база в рели-
гиозной сфере составила более ста законов и подзаконных актов, между 
государством и Церковью было подписано множество договоров и согла-
шений о сотрудничестве на региональном и федеральном уровнях. Корпус 
государственных нормативных актов — статей Конституции, федеральных 
законов, подзаконных актов, соглашений и договоров органично допол-
нился общецерковным взглядом на вопросы государственно-церковных 
отношений и проблемы современного секуляризированного общества — 
Основами социальной концепции Русской Православной Церкви11. При 
этом разработка как нормативно-правовой базы, так и  церковных 

10 Указ Президента Российской Федерации от 17.12.1997 г. № 1300 «Об утверждении Концепции 
национальной безопасности Российской Федерации» // Российская газета. — 1997. — 26 декаб-
ря. — № 247.
11 Основы социальной концепции Русской Православной Церкви // Патриархия.ру : Официаль-
ный сайт Московского Патриархата.  — 2008.  — 9  июня.  — URL: https://www.patriarchia.ru/db/
text/419128.html (дата обращения: 14.07.2025).



90mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

документов велась сторонами не изолированно, а в диалогическом со-
работничестве. Это само по себе возвращало государственно-церковные 
отношения к принципу «симфонии» — обоюдному сотрудничеству, взаим-
ной поддержке и взаимной ответственности без вторжения одной стороны 
в сферу исключительной компетенции другой (Цыпин 2009).

Несмотря на то что общественный запрос на восстановление симфони-
ческих отношений государства и Церкви возник далеко не сразу после от-
каза от атеистической идеологии, правовые основы были заложены в конце 
1980-х — начале 1990-х годов. В частности, конституционный принцип 
отделения Церкви от государства, изложенный в ч. 2 ст. 14 Конституции 
РФ12, фактически завершал эпоху трёхсотлетнего дисбаланса, сложивше-
гося в синодальный и советский периоды. При этом важно отметить, что 
в процессе государственного и социального строительства политическое 
руководство страны быстро осознало губительность секулярно-либераль-
ной трактовки этого принципа (как самоустранения от религиозной жизни 
общества), в результате чего религиозная безопасность стала рассматри-
ваться как неотъемлемый элемент национальной безопасности.

Раскрытие этого принципа в ст. 4 Федерального закона «О свободе 
совести и  религиозных объединениях», его богословское осмысление 
в Основах социальной концепции Русской Православной Церкви и толко-
вания Конституционного суда Российской Федерации позволяют избавить-
ся от негативных коннотаций, связанных с понятием «отделение», которые 
отсылают к Декрету СНК от 23 января 1918 года «Об отделении Церкви от 
государства и школы от Церкви». Сегодня следует говорить скорее о «раз-
граничении» сфер компетенции и ответственности, «невмешательстве» 
во внутренние дела сторон исходя из различия их природ, целей и средств 
достижения. В этом смысле сложившаяся модель государственно-церков-
ных отношений ближе к симфоническому идеалу императора Юстиниана 
(Карташёв 2002) и позволяет говорить не о теократическом государстве, 
а о суверенном прочтении принципа светскости как взаимного служения 
общим основаниям организации и духовно-культурного воспроизводства 
российского общества (Нефедовский 2022). Неслучайно в 14-ю годовщи-
ну своей интронизации Патриарх Кирилл дал следующую характеристику 
государственно-церковным отношениям: «Сегодня Русская Православная 
Церковь существует в уникальных условиях — действительно гармония 

12 Конституция Российской Федерации // Официальный сайт президента России. — URL: http://
www.kremlin.ru/acts/constitution (дата обращения: 17.07.2025). 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm91

А. А. РУДЕНКО

в отношении светского и церковного при полном сохранении автономии, 
невмешательства, и одновременно при общем осознании важности вза-
имодействия всех сил общества, государства и Церкви для того, чтобы 
страна наша продолжала тот подлинно независимый от центров мировой 
власти курс, которым она мужественно продвигается вперёд»13.

***

На рубеже 80–90-х годов XX века тектонические изменения в общест-
венно-политической жизни СССР привели к существенному ослабле-

нию тотального государственного контроля над Русской Православной 
Церковью. Мотивы, которыми руководствовалась позднесоветская власть 
в отношении Церкви, были продиктованы политической конъюнктурой. 
Грядущий тысячелетний юбилей Крещения Руси политическое руководст-
во СССР воспринимало как повод, которым пользовались идеологические 
противники на Западе с целью дискредитации советского руководства. 
И если в 1943 году у «сталинской оттепели» на фоне экзистенциальной 
угрозы помимо внешнеполитических были глубокие историко-культур-
ные и аксиологические причины, побудившие политическое руководство 
при помощи Церкви апеллировать к религиозным основаниям русской 
идентичности и народного духа, то в позднесоветскую эпоху ослабление 
госконтроля носило демонстративно-идеологический характер, направ-
ленный скорее вовне — перестроечная логика вынуждала соответство-
вать «общепринятым демократическим стандартам». Мировоззренчески 
оставаясь на материалистических позициях, советское руководство собст-
венноручно расшатало фундамент здания государственной атеистической 
идеологии. Принятые в 1990 году союзный и республиканский законы 
«О свободе совести и религиозных организациях» и «О свободе вероиспо-
веданий» легитимировали отказ от политики государственного атеизма, 
а также окончательно демонтировали систему государственного подавле-
ния Церкви, став отправной точкой для выстраивания современной моде-
ли государственно-церковных отношений.

В первые постсоветские годы трансформация и нормативное офор-
мление государственно-церковных отношений проходили в  секуляр-
но-либеральной логике без учёта цивилизационных особенностей их 
становления и  развития. Культурно-историческая стерильность нового 

13 Патриарх Кирилл назвал уникальными нынешние отношения РПЦ и  государства // ТАСС.  — 
2023. — 1 февраля. — URL: https://tass.ru/obschestvo/16935345 (дата обращения: 17.07.2025). 



92mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

законодательства создала предпосылки для хаотизации российского ак-
сиологического поля за счёт фактически бесконтрольного распростра-
нения в  стране чуждых религиозных учений, в  том числе сектантского 
толка. В кратчайшей перспективе сложившаяся ситуация грозила окон-
чательной диссоциацией и без того размытой постсоветской идентично-
сти, переходя в разряд вопросов национальной безопасности. Активная 
позиция РПЦ и ряда депутатов Государственной Думы РФ ускорила про-
цесс разработки и  принятия в  1997  году нового федерального закона  
№ 125-ФЗ «О свободе совести и о религиозных объединениях», несмотря на 
ожесточённое сопротивление западной политической элиты при поддержке 
Римско-католической церкви. Упоминание в преамбуле закона особой роли 
православия и традиционных религий в формировании общероссийской 
идентичности стало одним из первых шагов на пути ценностной суверени-
зации постсоветской России в русле исторической традиции. Ключевую роль 
в создании и сохранении текста преамбулы сыграл митрополит Смоленский 
и Калининградский Кирилл. Смысловая доминанта преамбулы № 125-ФЗ 
нашла своё отражение и развитие в Концепции национальной безопасности, 
впервые принятой в постсоветской России также в 1997 году. Практически 
одновременно с разработкой и принятием нового федерального законода-
тельства Русская Православная Церковь в диалоге с государством и обще-
ством выработала общецерковный взгляд на вопросы государственно-цер-
ковных отношений и проблемы современного секуляризированного общест-
ва — Основы социальной концепции Русской Православной Церкви (2000). 
Опираясь на многовековую религиозную, философскую, историко-культур-
ную и нравственную традицию, Церковь соборно выработала суверенный 
взгляд на вызовы современности, предложив альтернативу секулярно-либе-
ральным общественно-политическим моделям и клише.

Таким образом, к началу второго тысячелетия в России была офор-
млена нормативно-правовая база для гармонизации государственно-цер-
ковных отношений. Основные принципы разграничения сфер компетен-
ции и ответственности и благожелательного невмешательства во вну-
тренние дела сторон позволили завершить 300-летнюю эпоху дисбаланса 
в государственно-церковных отношениях и приступить к устранению 
деструктивных последствий тяжёлого разрыва исторической традиции. 
Последовательное возвращение к симфонической модели взаимодейст-
вия государства и Церкви в дальнейшем послужило стимулом и основой 
для суверенизации стратегического политического мышления в сфере 
национальной безопасности.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm93

А. А. РУДЕНКО

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ: 

Багдасарян В. Э., Сильвестр (Лукашенко), архим. Традицион-

ные ценности: стратегия цивилизационного возрождения. — Яро-

славль : ООО «СПК», 2022. — 256 с.

Барменков А. И. Свобода совести в СССР. — М. : Мысль, 1979. — 

223 с.

Государственно-церковные отношения в России (опыт прошлого 

и современное состояние) / Овсиенко Ф. Г., Одинцов М. И., Трофим-

чук Н. А. и др. — М. : РАГС, 1996. — 252 с.

Дюркгейм Э. О разделении общественного труда. Метод социо-

логии. — М. : Наука, 1991. — 575 с.

Заявление Поместного Собора Русской Православной Церкви 

в связи с публикацией проекта Закона СССР «О свободе совести и ре-

лигиозных организациях» //  Журнал Московской Патриархии. — 

1990. — № 9. — С. 9–11.

«25 лет по пути свободы совести»: материалы научно-практиче-

ской конференции. — М. : Юрист, 2015. — 246 с.

Кашеваров А. Н. Государственно-церковные отношения в пе-

риод Перестройки 1985–1991 годов // Terra Linguistica. — 2015. —  

№ 1. — С. 109–115.

Казьмина О. Е. Русская Православная Церковь и новая религиоз-

ная ситуация в современной России (Этноконфессиональная состав-

ляющая проблемы). Автореф. дис. д-ра ист. наук: 12.10.2007. — МГУ 

им. М. В. Ломоносова. — М., 2007. — 48 с.

Карташёв А. В. Вселенские Соборы. — Клин : Фонд «Христиан-

ская жизнь», 2002. — 686 с.

Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. Диалог с историей / 

послесл. А. В. Щипкова. — М. : Абрис, 2019. — 240 с.

Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. Мысли. Высказы-

вания. Суждения / сост. А. В. Щипков. — М. : Русская экспертная 

школа, 2018. — 432 с.

Клочков В.  В.  Религия, государство и  право.  — М. : Мысль, 

1978. — 287 с.

Клочков В.  В.  Закон и  религия: от государственной религии 

в России к свободе совести в СССР. — М. : Изд-во политической ли-

тературы, 1982. — 160 с.

Кривельская Н. В. Секта: угроза и поиск защиты. — М. : Благо-

вест, 1999. — 272 с.

Кривельская Н.  В.  О  социально-медицинских последствиях 

воздействия некоторых религиозных организаций на здоровье лич-



94mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

ности, семьи, общества и мерах обеспечения помощи пострадав- 

шим // Аналитический вестник / Федеральное Собрание — Парла-

мент Российской Федерации: Аналитическое управление. Серия: «Обо-

рона и безопасность — 8». — 1996. — 27 ноября. — Вып. 28. — С. 1–20.

Куроедов В. А. Религия и закон. — М. : Знание, 1970. — 60 с.

Куроедов В. А. Советское государство и церковь. — М. : Знание, 

1976. — 79 с.

Марченко А. Н. Государственно-церковные отношения в СССР 

в трудах светских и церковных исследователей XX — начала XXI ве- 

ка // Вестник Челябинского государственного университета.  — 

2008. — № 15. — С. 164–177.

Маслова И.  И.  Государственно-конфессиональная политика 

в СССР: поворот курса в 1985–1988 гг. // Известия ВУЗов. Поволж-

ский регион. Гуманитарные науки. — 2015. — № 4 (36). — С. 43–54.

Маслова И. И. Совет по делам религий при Совете Министров 

СССР и Русская Православная Церковь (1965–1991 гг.) // Отечест-

венная история. — 2005. — № 6. — С. 52–65.

Нефедовский Г. В. Византийская идея симфонии властей в госу-

дарственно-правовой мысли России: монография. — М. : НИИ ИЭП, 

2022. — 200 с.

Определения Архиерейского Собора // Журнал Московской Па-

триархии. — 1990. — № 1. — С. 10–12.

Панарин А. С. Православная цивилизация в глобальном мире. — 

М. : Эксмо, 2003. — 544 с.

Послание Архиерейского Собора Русской Православной Церк- 

ви // Журнал Московской Патриархии. — 1994. — № 11–12. 

Поспеловский Д. В. Русская православная церковь в XX веке. — 

М. : Республика, 1995. — 511 с.

Принятие нового Устава Русской Православной Церкви // Жур-

нал Московской Патриархии. — 1988. — № 9. — С. 19–20.

Розенбаум Ю. А. Советское государство и церковь. — М. : Наука, 

1985. — 174 с.

Русская Православная Церковь в России в конце XX века: мо-

нография / Л. А. Королёва, А. А. Королёв, О. В. Мельниченко. —  

М. : ИНФРА-М, 2024. — 223 с.

Русская Православная Церковь в советское время (1917–1991). 

Материалы и документы по истории отношений между государством 

и Церковью / сост. Г. Штриккер. — М. : Пропилеи, 1995. — 400 с.

Телеграммы от имени Поместного Собора Русской Православ-

ной Церкви // Журнал Московской Патриархии. — 1988. — № 8. —  

С. 19–20.



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm95

А. А. РУДЕНКО

Телеграммы соболезнования Священному Синоду Русской Пра-

вославной Церкви // Журнал Московской Патриархии. — 1990. —  

№ 7. — С. 3–4.

Тойнби А. Дж. Постижение истории. — М. : Академический про-

ект, 2023. — 358 с.

Третьяков А. В. Политико-правовые отношения Российского го-

сударства и Русской Православной Церкви: дис. канд. полит. наук: 

23.00.02 / Гос. ун-т упр. — М., 2004. — 234 с.

Фуров В.  Г.  Буржуазные конституции и  свобода совести.  —  

М. : Политиздат, 1983. — 96 с.

Цыпин В., прот. История Русской Церкви. 1917–1997.  —  

М. : Изд-во Спасо-Преображенского Валаамского монастыря, 1997. — 831 с.

Цыпин В., прот. Каноническое право. — М. : Изд-во Сретенского 

монастыря, 2009. — 862 с.

Шкаровский М. В. Русская Православная Церковь в XX веке. — 

М. : Вече, 2010. — 480 с.

Шубин А. В. Золотая осень, или Период застоя. СССР в 1975– 

1985 гг. — М. : Вече, 2008. — 352 с.

Щипков А.  В.  Теология и  политика. Попытки политического 

подчинения Церкви // Современная Европа. — 2023. — № 3. —  

С. 143–151.

Щипков А. В. Церковно-общественные отношения и проблемы 

государственного регулирования // Исторический вестник. [Москва, 

Воронеж]. — 2000. — № 5–6 (9–10). — С. 81–86. 

Сведения об авторе:
Андрей Анатольевич Руденко  — старший преподаватель ка-
федры богословия богословского факультета, Российский 
православный университет святого Иоанна Богослова, 127051,  
г. Москва, Крапивенский пер., д. 4, e-mail: dromaderina@yandex.ru

Конфликт интересов:
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.

Статья поступила в редакцию 10.11.2025; одобрена после рецен-
зирования 15.11.2025; принята к публикации 20.11.2025.



96mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

A. A. Rudenko

RUSSIAN ORTHODOX UNIVERSITY OF SAINT JOHN THE DIVINE,  

MOSCOW, RUSSIA

Transformation  
of Confessional Policy  

in the Late Soviet Union: 
Causes and Consequences

Abstract. This article analyzes the transformation of state 
confessional policy in the late Soviet Union, examining its 
causes and consequences. Drawing on archival materials, it 
demonstrates significant shifts in state–church relations that 
occurred on the eve of the millennium of the Christianization 
of Rus' and in the period following the official celebrations. The 
analysis shows that the weakening of state pressure on the 
Church was largely driven by the political considerations of the 
Soviet leadership. However, the liberalization of state–church 
relations initiated in the late 1980s became the foundation for 
a fundamental reassessment of the role of the Church in the 
life of Russian society and the state. The dismantling of the 
system of total state control over the Russian Orthodox Church 
and the abandonment of state atheism required formal legal 
regulation. New legislation was developed within a secular and 
liberal framework, without sufficient regard for the cultural 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm97

А. А. РУДЕНКО

and historical specifics of Russian state formation. This, in turn, 
created the risk of further secularization of the Church and the 
deepening fragmentation of a weakened post-Soviet identity. 
The active stance of the Church, its current Primate Patriarch 
Kirill, and a number of deputies of the State Duma made it 
possible to revise Soviet-era legislation and to ensure a gradual 
shift in the Russian state’s approach: from a secular-liberal model 
of state–church relations toward a historically rooted symphonic 
model. 

Keywords: late Soviet Union, state–church relations, legislation, 
Patriarch Kirill, Russian Orthodox Church, symphonia

For citation: Rudenko, A. A. (2025). Transformation of Confessional 
Policy in the Late Soviet Union: Causes and Consequences. 
Orthodoxia, (4), 76–100. [In Russian]. DOI: 10.53822/2712-9276-
2025-4-76-100

REFERENCES:

Bagdasaryan, V. E., Sylvester (Lukashenko), archim. (2022). 

Traditsionnye tsennosti: strategiya tsivilizatsionnogo vozrozhdeniya 

[Traditional Values: A Strategy for Civilizational Revival]. Yaroslavl :  

OOO “SPK”. [In Russian].

Barmenkov, A. I. (1979). Svoboda sovesti v SSSR [Freedom of 

Conscience in the USSR]. Moscow : Mysl’. [In Russian].

Durkheim, É. (1991). O razdelenii obshchestvennogo truda. Metod 

sotsiologii [The Division of Labour in Society]. Moscow : Nauka. [In 

Russian].

Furov, V. G. (1983). Burzhuaznye konstitutsii i svoboda sovesti 

[Bourgeois Constitutions and Freedom of Conscience]. Moscow : 

Politizdat. [In Russian].

Gosudarstvenno‑tserkovnye otnosheniya v Rossii (opyt proshlogo 

i sovremennoe sostoyanie) [State‑Church Relations in Russia: Past 

Experience and Current State]. (1996). Moscow : RAGS. [In Russian].

Kaz’mina, O. E. (2007). Russkaya Pravoslavnaya Tserkovʹ i novaya 

religioznaya situatsiya v sovremennoy Rossii (Etnokonfessionalʹnaya 

sostavlyayushchaya problemy) [The Russian Orthodox Church and the 

New Religious Situation in Contemporary Russia (The Ethno‑Confessional 



98mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

Dimension of the Problem)] [Abstract of Dissertation of Doctor of Historical 

Sciences. Lomonosov Moscow State University]. Moscow. [In Russian].

Kartashev, A. V. (2002). Vselenskie Sobory [Ecumenical Councils]. 

Klin : Fond “Khristianskaya zhizn’”. [In Russian].

Klochkov, V. V. (1978). Religiya, gosudarstvo i pravo [Religion, State 

and Law]. Moscow : Mysl’. [In Russian].

Klochkov, V. V. (1982). Zakon i religiia: ot gosudarstvennoi religii v 

Rossii k svobode sovesti v SSSR [Law and Religion: From State Religion 

in Russia to Freedom of Conscience in the USSR]. Moscow : Izd-vo 

politicheskoi literatury. [In Russian].

Krivelskaya, N. V. (1996). O sotsial’no‑meditsinskikh posledstviyakh 

vozdeystviya nekotorykh religioznykh organizatsiy na zdorov’e lichnosti, 

sem’i, obshchestva i merakh obespecheniya pomoshchi postradavshim 

[On the Socio‑Medical Consequences of the Impact of Certain Religious 

Organizations on the Health of the Individual, Family, and Society, and 

Measures to Provide Assistance to Victims]. Analiticheskiy vestnik, Seriya: 
“Oborona i bezopasnost’”, 8(28), 1–20. Federal’noe Sobranie — Parlament 

Rossiyskoy Federatsii: Analiticheskoe upravlenie [Federal Assembly  — 

Parliament of the Russian Federation: Analytical Department]. [In Russian].

Krivelskaya, N. V. (1999). Sekta: ugroza i poisk zashchity [The Sect: 

Threat and the Search for Protection]. Moscow : Blagovest. [In Russian].

Kuroedov, V. A. (1970). Religiia i zakon [Religion and Law]. Moscow : 

Znanie. [In Russian].

Kuroedov, V. A. (1976). Sovetskoe gosudarstvo i tserkov’ [The Soviet 

State and the Church]. Moscow : Znanie. [In Russian].

Marchenko, A. N. (2008). Gosudarstvenno‑tserkovnye otnosheniia v 

SSSR v trudakh svetskikh i tserkovnykh issledovatelei XX — nachala XXI 

veka [State‑Church Relations in the USSR in the Works of Secular and 

Ecclesiastical Researchers of the 20th — Early 21st Centuries]. Vestnik 
Cheliabinskogo gosudarstvennogo universiteta, 15, 164–177. [In Russian].

Maslova, I. I. (2005). Sovet po delam religii pri Sovete Ministrov SSSR i 

Russkaya Pravoslavnaya Tserkov’ (1965–1991 gg.) [The Council for Religious 

Affairs Under the Council of Ministers of the USSR and the Russian Orthodox 

Church (1965–1991)]. Otechestvennaya istoriya, 6, 52–65. [In Russian].

Maslova, I. I. (2015). Gosudarstvenno‑konfessional’naia politika v 

SSSR: povorot kursa v 1985–1988 gg. [State‑Confessional Policy in the 

USSR: A Change of Course in 1985–1988]. Izvestiia VUZov. Povolzhskii 
region. Gumanitarnye nauki [University Proceedings. Volga Region. 

Humanities], 4 (36), 43–54. [In Russian].

Nefedovskiy, G. V. (2022). Vizantiyskaya ideya simfonii vlastey v 

gosudarstvenno‑pravovoy mysli Rossii: monografiya [The Byzantine 



	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm99

А. А. РУДЕНКО

Idea of the Symphony of Powers in the State‑Legal Thought of Russia: 

Monograph]. Moscow : NII IEP. [In Russian].

Opredeleniia Arkhiereiskogo Sobora [Resolutions of the Bishops’ 

Council]. (1990). Zhurnal Moskovskoi Patriarkhii, 1, 10–12. [In Russian].

Panarin, A. S. (2003). Pravoslavnaia tsivilizatsiia v global’nom mire [The 

Orthodox Civilization in the Global World]. Moscow : Eksmo. [In Russian].

Poslanie Arkhiereiskogo Sobora Russkoy Pravoslavnoy Tserkvi [Message 

of the Bishops’ Council of the Russian Orthodox Church]. (1994). Zhurnal 
Moskovskoi Patriarkhii, 11–12. [In Russian].

Pospelovskiy, D. V. (1995). Russkaya pravoslavnaya tserkov’ v XX 

veke [The Russian Orthodox Church in the 20th Century]. Moscow : 

Respublika. [In Russian].

Prinyatie novogo Ustava Russkoy Pravoslavnoy Tserkvi [Adoption 

of the New Charter of the Russian Orthodox Church]. (1988). Zhurnal 
Moskovskoi Patriarkhii, 9, 19–20. [In Russian].

Rozenbaum, Yu. A. (1985). Sovetskoe gosudarstvo i tserkov’ [The 

Soviet State and the Church]. Moscow : Nauka. [In Russian].

Russkaya Pravoslavnaya Tserkov’ v Rossii v kontse XX veka: monografiya 

[The Russian Orthodox Church in Russia at the End of the 20th Century: 

A Monograph]. (2024). Moscow : INFRA-M. [In Russian].

Russkaya Pravoslavnaya Tserkov’ v sovetskoe vremya (1917–1991). 
Materialy i dokumenty po istorii otnosheniy mezhdu gosudarstvom i 
Tserkov’yu [The Russian Orthodox Church in the Soviet Period (1917–

1991). Materials and Documents on the History of Relations between the 

State and the Church]. (1995). Moscow : Propilei. [In Russian].

Shkarovskiy, M. V. (2010). Russkaya Pravoslavnaya Tserkov’ v XX 

veke [The Russian Orthodox Church in the 20th Century]. Moscow : Veche. 

[In Russian].

Shubin, A. V. (2008). Zolotaya osen’, ili Period zastoya. SSSR v 1975–

1985 gg. [The Golden Autumn, or the Period of Stagnation. The USSR in 

1975–1985]. Moscow : Veche. [In Russian].

Shchipkov, A. V. (2000). Tserkovno‑obshchestvennye otnosheniya 

i problemy gosudarstvennogo regulirovaniya [Church‑Public Relations 

and Issues of State Regulation]. Istoricheskiy vestnik, 5–6, 9–10. [In 

Russian].

Shchipkov, A. V. (2023). Teologia i politika. Popytki politicheskogo 

podchineniya Tserkvi [Theology and Politics. Political Attempts to 

Subordinate the Church]. Sovremennaya Evropa, 3, 143–151. [In Russian].

Telegrammy ot imeni Pomestnogo Sobora Russkoy Pravoslavnoy 
Tserkvi [Telegrams on Behalf of the Local Council of the Russian Orthodox 

Church]. (1988). Zhurnal Moskovskoi Patriarkhii, 8, 19–20. [In Russian].



100mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

A. A. RUDENKO

Telegrammy soboleznovaniya Svyashchennomu Sinodu Russkoy 
Pravoslavnoy Tserkvi [Telegrams of Condolence to the Holy Synod of the 

Russian Orthodox Church]. (1990). Zhurnal Moskovskoi Patriarkhii, 7, 

3–4. [In Russian].

Tret’yakov, A. V. (2004). Politiko‑pravovye otnosheniya Rossiyskogo 

gosudarstva i Russkoy Pravoslavnoy [Political and Legal Relations between 

the Russian State and the Russian Orthodox Church] [Dissertation of 

Candidate of Political Sciences. The State University of Management]. 

Moscow. [In Russian].

Toynbee, A. J. (2023). Postizhenie istorii [A Study of History]. 

Moscow : Akademicheskiy proekt. [In Russian].

Tsypin, V., archiprb. (1997). Istoriya Russkoy Tserkvi. 1917–

1997 [History of the Russian Church. 1917–1997]. Moscow : Izd‑vo 

Spaso‑Preobrazhenskogo Valaamskogo monastyrya. [In Russian].

Tsypin, V., archiprb. (2009). Kanonicheskoe pravo [Canon Law]. 

Moscow : Izd‑vo Sretenskogo monastyrya. [In Russian].

“25 let po puti svobody sovesti”: materialy nauchno‑prakticheskoy 
konferentsii [“25 Years on the Path of Freedom of Conscience”: Proceedings 

of the Scientific and Practical Conference]. (2015). Moscow : Yurist. [In 

Russian].

Zayavlenie Pomestnogo Sobora Russkoy Pravoslavnoy Tserkvi v svyazi 
s publikatsiyey proekta Zakona SSSR “O  svobode sovesti i religioznykh 
organizatsiyakh” [Statement of the Local Council of the Russian Orthodox 

Church Regarding the Publication of the Draft USSR Law “On Freedom of 

Conscience and Religious Organizations”]. (1990). Zhurnal Moskovskoy 
Patriarkhii, (9), 9–11. [In Russian].

About the author:
Andrey Anatolyevich Rudenko  — Senior Lecturer at the 
Department of Theology, Faculty of Theology, Russian Orthodox 
University of Saint John the Theologian, Lomonosov Moscow State 
University, 4, Krapivensky pereulok, Moscow, Russia, 127051, e-mail: 
dromaderina@yandex.ru 

Conflict of interest:
The author declares no conflict of interests.

The article was submitted 10.11.2025; approved after reviewing 
15.11.2025; accepted for publication 20.11.2025.


