
HEGUMEN VITALY (UTKIN)

52mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4. С. 52–75

УДК 2.7–2.9

DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-52-75

Игумен Виталий (И. Н. Уткин) 
РОССИЙСКИЙ ПРАВОСЛАВНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ СВЯТОГО ИОАННА БОГОСЛОВА,   

МОСКВА, РОССИЯ

Проект  
Вселенского собора 

как пространство 
обновленческой 

утопии (по материалам 
«Вестника Священного 

синода православной 
российской церкви»)



Аннотация. В  статье анализируется стратегический замысел 
обновленческого движения 1920-х годов в СССР — кардиналь-
ная трансформация вселенского Православия, а  затем и  ми-
рового христианства через механизм регулярно созываемых 
и  демократически избранных «вселенских соборов». При со-
зыве «вселенского собора» обновленцы предполагали перво-
начально опираться на греческих реформаторов, однако затем 
планировали, используя государственный ресурс СССР, вклю-
читься в процесс мировой революции через тотальную реви-
зию христианства. Это был своеобразный мессианский проект 



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm53

сакрализации революционного Модерна. Предполагалось, что 
институт «вселенских соборов» станет завершающим элемен-
том церковной выборной демократии. Начать предполагалось 
с легализации на вселенском уровне решений так называемого 
Второго Всероссийского поместного собора 1923 года, введ-
шего женатый епископат и второбрачие духовенства. Однако 
планы обновленцев были гораздо обширнее. Обсуждались 
стратегии перманентного изменения церковного Предания, 
полная трансформация канонического права, создание но-
вого «официального исповедания веры» и  в  конечном счёте 
упрощение догматики до формулы «Иисус Христос есть Сын 
Божий». Планируемый «вселенский собор» не был бы подлин-
ным Вселенским собором, однако в случае единодушия сфор-
мировавших его Поместных Церквей мог бы стать важнейшим 
инструментом слома мирового Православия. Но позиция ново-
мучеников и исповедников Церкви Русской, даже после смерти 
Патриарха Тихона категорически отказывавшихся обсуждать 
вопрос об объединении с так называемой Р.П.Ц. (Российской 
православной церковью), привела к невозможности для обнов-
ленцев представить себя перед лицом мира русской церковной 
полнотой. Тем самым подвиг исповедничества стал и спасением 
Православия. 

Ключевые слова: обновленчество, Вселенский собор, реформа, 
трансформация Православия, каноническое право, догматы, 
символ веры, советская власть, мессианство, предсоборная ко-
миссия, новомученики и исповедники

Для цитирования: Виталий (Уткин И.  Н.), игум. Проект 
Вселенского собора как пространство обновленческой утопии 
(по материалам «Вестника Священного синода православной 
российской церкви») // Ортодоксия. — 2025. — № 4. — С. 52–75. 
DOI:  10.53822/2712-9276-2025-4-52-75

Р усское обновленческое движение 1920-х годов выдвинуло амбициозную 
идею «воскрешения христианства». Обновленчество рассматривалось 

не только как церковное явление, но в качестве ключевой исторической 
силы, призванной в соединении с социальным переворотом переустроить 
весь мир на «христианских» началах. Как считали обновленцы, для этого 
необходимо вернуть само христианство к его «апостольским» истокам, про-



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

54mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

вести тотальную ревизию Предания. Средством же такой трансформации 
должны стать периодически собираемые «вселенские соборы», демократи-
ческие органы, представляющие все Поместные церкви.

Источником анализа обновленческого дискурса 1923–1926  годов 
в настоящей статье служат материалы ведущего органа Российской пра-
вославной церкви1 «Вестник Священного синода православной россий-
ской церкви» (См.: Троицкий 2004: 44–45).

Базовые основы идеологии, сформулированной в них, хорошо ре-
конструируются на примере текстов одного из наиболее ярких обнов-
ленческих идеологов, доктора церковной истории, профессора Санкт-
Петербургской духовной академии, члена Всероссийского Поместного 
Собора 1917–1918 годов, члена президиума обновленческого Священного 
Синода, будущего заместителя бургомистра в  немецкой оккупацион-
ной администрации Луги в годы Великой Отечественной войны Бориса 
Васильевича Титлинова. 

В 1925–1926 годах он напрямую связывал судьбу христианского миро-
вого переустройства с большевистской революцией. Позиция Титлинова 
ярко выражена в его текстах, опубликованных в главном обновленческом 
органе «Вестник Священного синода православной российской церкви», 
таких, например, как «Единое христианство» (1925) и «Смысл обновлен-
ческого движения в истории» (1926).

С точки зрения автора, Октябрьская революция «совершила пере-
ворот мирового значения», который превратит человечество в «брат-
ский союз народов», обеспечит торжество «подлинной справедливости» 
в  общественной жизни. Титлинов писал, что «революционный метод 
борьбы за человеческое благо… оправдал себя и действительно дал то, 
к чему стремилось человечество», «открыл дорогу ко всеобщему счастью» 
(Титлинов 1926: 4).

Русское обновленчество, считал он, должно было придать этим гран-
диозным процессам христианское измерение. Титлинов заявлял о необ-
ходимости «поднять знамя создания христианского общества», которое, 
по его словам, «бросила историческая церковь», и «осуществить хри-
стианскую правду» в человеческих отношениях (Титлинов 1926: 4). Он 
не только настаивал на необходимости «мирно овладеть социалисти-
ческим движением», чтобы избежать изоляции церкви в «строящемся 

1 Обновленческая структура, оформившаяся на так называемом Втором Всероссийском Помест-
ном соборе 1923 года.



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm55

социалистическом обществе» (Титлинов 1925: 8), но и выдвигал проект 
нового, социально-ориентированного христианства, которое объединило 
бы все основные христианские конфессии.

Русское обновленчество, по его словам, должно стать основой все-
мирной «партии Христа», «духовным арбитром», дающим «религиозно-
моральную» оценку мировым событиям, средством преодоления «все-
общего христианского распада», вызванного, по его мнению, связью 
исторических церквей с «капитализмом» и «старым миром». Оно должно 
«явить миру Христа» во второй раз в очищенном от традиционных кон-
фессиональных «цепей» виде. Именно поэтому с судьбами обновленче-
ства, по его словам, связана судьба не только Православия, но и всего 
христианства (Титлинов 1926: 4).

Таким образом, один из ведущих идеологов обновленческого движе-
ния предлагал не просто реформировать Церковь, но сделать её силой 
радикального переустройства мира. По сути, это была системная попыт-
ка сакрализации Модерна, призванная освятить его базовые ценности, 
в первую очередь разрыв с Традицией.

Обновленцы предлагали радикальный диагноз для «исторического 
христианства». Титлинов пишет о «преступном союзе» Церкви и государ-
ства, объявляет всю послеконстантиновскую эпоху периодом «измены» 
и «преступления» против евангельских истин. Помимо рассуждений в ми-
ровом масштабе, здесь был ещё и внутрироссийский интерес. Характерно, 
что своих церковно-политических противников, последователей скон-
чавшегося на Благовещение 1925  года святителя Тихона, патриарха 
Московского, так называемых тихоновцев, Титлинов объявлял прямы-
ми наследниками преступной эпохи, «искажением подлинной Церкви 
Христовой» (Титлинов 1926: 3).

Б. В. Титлинов выстраивал парадоксальную концепцию: революция, 
боровшаяся с религией, на самом деле исполняет заветы Христа. А об-
новленчество, «напомнивши миру, что на самом деле Христос уже давно 
запретил то, против чего идёт современная воля, сделало колоссальное 
апологетическое завоевание» (Титлинов 1926: 4).

Другой лидер и идеолог обновленчества «митрополит-благовестник» 
Александр Введенский в своём докладе «Апологетическое обоснование 
обновленчества» (1925), также опубликованном в «Вестнике Священного 
синода православной российской церкви», утверждал, что «церковь заслу-
гой обновленчества» «сделалась внеполитичной, точнее надполитичной». 
Введенский подчёркивал неразрывную, по его мнению, связь подлинного 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

56mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

христианства с социализмом, так как «освобождение Христа от конфес-
сиональных алтарей и от капиталистических золотых цепей» — это «ве-
личайший дар любви, который обновленчество положило к подножию 
Вселенского престола Вседержителя». Он называл Христа «осудителем 
всего мирового зла». Русские обновленцы, утверждал Введенский, «спа-
сут» христианство «во всемирном масштабе», а Москва станет «вселен-
ским религиозным центром» (Введенский 1925: 20–21). 

По сути, обновленцы предложили своеобразную антитезу русской 
церковно-политической идеи «Третий Рим», выстраивая своё месси-
анство на основе предполагаемой всемирной социалистической рево-
люции, лидером которой в тот период считал себя СССР. Мессианская 
претензия требовала кардинального пересмотра основ исторического 
христианства, которое обновленцы считали не соответствующим духу 
времени. Идеологи движения последовательно проводили линию на 
минимизацию и ревизию церковного Предания, догматики и канони-
ческого права.

Одним из профессоров обновленческого Богословского институ-
та был бывший член Санкт-Петербургского религиозно-философского 
общества священник Иродион Доментьевич Холопов. В  своей статье 
«Современные проблемы христианства» (1926), опубликованной в обнов-
ленческом «Вестнике Священного синода православной российской цер-
кви», он заявлял о системном кризисе христианства, для которого в усло-
виях грандиозных социальных преобразований «не остаётся никакого 
места в истории… в нём нет нужды» (Холопов 1926: 21). Поэтому, с его 
точки зрения, нельзя говорить о сохранении «исторического христианст-
ва», а нужно искать «новые перспективы зарождения веры», найти для её 
выражения «законченную формулу», пересмотрев для этого завещанное 
«историческим христианством» наследие. С точки зрения Холопова нуж-
но не предаваться паническим настроениям, а активно меняться самим 
(Холопов 1926: 21).

Такую новую законченную формулу в своей статье «Проблема соеди-
нения церквей» (1926), опубликованной в «Вестнике Священного синода 
православной российской церкви», дал Василий Дмитриевич Попов. Это 
профессор Киевской духовной академии, член Всероссийского Поместного 
собора 1917–1918 годов, в составе которого он являлся секретарём комис-
сии по реформе духовных академий. В своей статье Попов рассматривал 
все существующие христианские конфессии исключительно как про-
дукт исторического развития, «особые индивидуальные типы усвоения 



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm57

христианства, сложившиеся под влиянием суммы разнообразных этно-
графических, культурных, политических, бытовых и других исторических 
условий» (Попов 1926: 6). Он играл словами, утверждая, что нельзя добить-
ся «соединения» этих конфессий, но можно достичь их «единения» «в духе 
общения во Христе и братской любви» (Попов 1926: 9).

Для этого, считал бывший секретарь комиссии по реформе духов-
ных академий, необходимо радикально упростить догматические осно-
вания всех христианских конфессий, свести их к изначальной базе.  Он 
писал, что «в день сошествия Святого Духа… не было ни катехизиса, ни 
какой-либо книги догматического богословия», и предлагал для будуще-
го единения всех христиан «простую догматическую формулу»: «Иисус 
Христос есть Сын Божий». А все другие пункты вероучения, «не уклады-
вающиеся, при сравнении, в рамки такого тождества» и составляющие 
сумму «разностей» церквей, необходимо считать «продуктом развития 
исповеданий в историческом преломлении их судеб». Это обеспечит «сво-
боду» для «поместных и частных церквей» общения между собой, в том 
числе евхаристического, вне зависимости от собственных исторических 
особенностей. Тем самым будет создано новое пространство мирового 
христианства (Попов 1926: 9–10).

Таким образом, всё многовековое догматическое и каноническое 
наследие Церкви, включая решения Вселенских Соборов, фактически 
объявлялось необязательным для нового «воскрешённого» христианст-
ва. А именно такое «христианство» ведущие обновленческие идеологи 
и предлагали построить на основе мировой социалистической револю-
ции во главе с СССР. Наиболее системно программа ревизии была из-
ложена в области канонического права. На страницах обновленческо-
го «Вестника Священного синода православной российской церкви» 
в своём «Докладе по каноническим вопросам к третьему Российскому 
Поместному и будущему Вселенскому соборам» (1925) её изложил про-
фессор Московской духовной академии Александр Иванович Покровский, 
в 1917 году являвшийся товарищем (заместителем) председателя рево-
люционного Всероссийского съезда духовенства и мирян, а затем членом 
Всероссийского Поместного собора 1917–1918 годов. В своём докладе 
профессор Покровский развивал теорию так называемого соборно-ка-
нонического творчества церкви. Он выделял «евангельские каноны», от-
делял их от всех остальных и утверждал доминирование «изменяемого 
человеческого элемента» в массе «исторических канонов», которые как 
«скорлупа» покрывают «догматическое зерно» (Покровский 1925: 16–19).



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

58mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Покровский отрицал абсолютный характер даже апостольских пра-
вил, заявляя, что церковь вправе «творить новые каноны», ничем не мо-
жет быть «связана в свободе своего канонического творчества», так как 
является «столбом2 и утверждением истины» (Покровский 1925: 16–19).

Особенный упор профессор Покровский делал на историческую обу
словленность и недействительность в современных условиях канониче-
ских норм, выработанных Трулльским Собором 691–692 годов. Такой 
подход был необходим для легитимизации нарушения так называемым 
Вторым Всероссийским Поместным собором 1923 года 12-го правила 
Трулльского Собора, прямо запрещающего женатый епископат. Между 
тем собор 1923 года ввёл в Р.П.Ц.3 (Российская Православная церковь, 
обновленческая) «белый брачный епископат», выведя новую обновлен-
ческую общность за рамки канонического поля: «Учитывая… и совре-
менное положение Русской Церкви, осознать которое монашествующий 
епископат, за немногими исключениями, оказался неспособным, собор 
признал решительно необходимым ввести в жизнь белый брачный епи-
скопат, наравне с лицами безбрачного состояния» (Поместный собор 
1997: 854).  

Естественно, что сами обновленческие идеологи, являвшиеся в значи-
тельном числе профессорами дореволюционных духовных академий или 
как минимум имевшие духовное академическое образование, чётко пони-
мали недостаточность аргументации собора 1923 года для перечёркивания 
норм Трулльского Собора, который традиционно воспринимался в качест-
ве прямого продолжения Пятого и Шестого Вселенских Соборов. Поэтому 
в обновленческой среде чётко была поставлена проблема необходимости 
созыва Вселенского собора для кардинального пересмотра как минимум 
существующих канонических норм. Причём утверждение исторического 
характера таких норм давало возможность ставить вопрос не о разовом, 
а о непрерывном их пересмотре под динамично меняющиеся обстоятель-
ства, особенно на фоне ожидавшейся в ходе мировой революции грандиоз-
ной социалистической трансформации человеческой цивилизации. То есть 
собрания представителей Поместных церквей, именуемые обновленцами 
«вселенскими соборами», должны были стать регулярно созываемыми.

2 Именно так в тексте, а не «столпом», как в синодальном переводе (1 Тим. 3: 15). Как минимум пе-
ред нами свидетельство уровня корректуры и редактуры обновленческого «Вестника».
3 Так в 1923 году по образцу аббревиатуры Р.С.Ф.С.Р. стала именовать себя сложившаяся на собо-
ре 1923 года обновленческая Российская Православная церковь. Поэтому эта старая обновлен-
ческая аббревиатура недопустима для Русской Православной Церкви Московского Патриархата.



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm59

Тот же профессор А. И. Покровский в своём программном докладе 
по каноническим вопросам вполне в духе русского церковно-демокра-
тического движения всей первой четверти XX века объявлял отсутствие 
соборов «показателем застоя и паралича церковной жизни». Он делает 
акцент на «перерыв» в двенадцать с половиной веков в «регулирующей 
деятельности вселенских соборов». Из-за этого, по его словам, «в помест-
ных церквах православия немало накопилось таких вопросов, которые 
или превышают их компетенцию, или не получают у себя достаточно 
исчерпывающего, а главное — для всех авторитетного разрешения, для 
чего необходим соборный разум и верховный авторитет всей вселенской 
церкви» (Покровский 1925: 14).

Как видим, профессор Покровский прямо призывал к ревизии всех 
вообще норм канонического права, которую и должен, с его точки зрения, 
осуществить Вселенский собор.

Серьёзной церковно-исторической проблемой является выявление пре-
емственности или отсутствия таковой между решениями Всероссийского 
Поместного собора 1917–1918  годов и  обновленческих так называе-
мых Второго Всероссийского Поместного собора 1923  года и  Третьего 
Поместного собора Православных церквей на территории СССР 1925 года. 
Автор настоящей статьи считает, что такая преемственность есть не только 
в кадровом составе, но и в самой сути решений, связанных с церковным 
устройством, за исключением Патриаршества, которое, как известно, было 
«упразднено» обновленцами на соборе 1923 года, «белого епископата», от-
ношения к мощам и монастырям. Главная линия этих соборов (опять же, 
за исключением Патриаршества, бросавшего вызов церковно-демократи-
ческой системе) — коллегиальность управления.

Вершиной развития этой внутрицерковной тенденции первой чет-
верти XX столетия, с точки зрения автора статьи, можно считать устав-
ные нормы обновленческого собора 1925 года. Согласно им приходская 
община избирает настоятеля храма и  членов притча. Епархиальные 
епископы избираются епархиальным съездом из представителей при-
ходов. Раз в три года должен собираться демократически избранный из 
представителей епархий Поместный собор, который избирает в качестве 
«исполнительного органа» Священный синод. Синод выделяет из своих 
членов постоянный Президиум для повседневной деятельности (Деяния 
1925: 25–30).

Вселенский собор в этой системе становится естественным следст-
вием церковной демократии, именуемой обновленцами «соборностью». 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

60mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Делегация на него также демократично должна формироваться на 
Поместном соборе и следовать наказу, разработанному Поместным со-
бором. 

Как видим, идеи радикальной церковной реформации, выдвинутые 
обновленцами, требовали для своей легитимации и воплощения особого, 
высшего института власти в Православии. Таким универсальным инстру-
ментом, по их убеждению, должен был стать Вселенский собор. Его под-
готовка, его многократно анонсируемый созыв и напряжённое ожидание 
стали лейтмотивом и смысловым стержнем деятельности обновленческих 
структур на протяжении 1920-х годов.

Первой и  знаковой вехой в  этой истории стало совещание 
в Константинополе 10 мая — 8 июня 1923 года, созванное по иници-
ативе патриарха Мелетия IV (Метаксакиса). Несмотря на малочислен-
ность участников, что позволило многим современникам и историкам 
именовать его не собором, а лишь «Всеправославным конгрессом», это 
собрание приняло ряд кардинальных решений. Конгресс санкциониро-
вал переход на новый (григорианский) календарный стиль, заявил о до-
пустимости второго брака для вдовых священников и диаконов и, что 
наиболее важно, официально провозгласил необходимость созыва пол-
ноценного Вселенского (Всеправославного) собора в 1925 году (Якимчук 
2005: 680–683).

Поразительное смысловое и хронологическое совпадение этих реше-
ний с постановлениями прошедшего почти одновременно, сразу перед 
греческим «конгрессом» в Москве «Второго Всероссийского поместного 
собора» обновленцев (29 апреля — 9 мая 1923 года) не могло не бро-
ситься в глаза современникам. Московский собор также принял решения 
о переходе на новый стиль, допустимости второбрачия для духовенства 
и провозгласил «равночестность» безбрачного и женатого («белого») епи-
скопата (Поместный 1997: 844–867). 

Даже несмотря на то что конгресс Мелетия выразил «скорбь» по по-
воду лишения сана патриарха Тихона московским обновленческим со-
бором, общая реформаторская направленность и конкретные решения 
демонстрировали явную идейную близость. Для обновленцев это совпа-
дение стало мощным аргументом в пользу их собственной «вселенской» 
значимости и правильности избранного курса.

Для обновленцев Вселенский собор нужен был не только в  ка-
честве силы, осуществляющей мессианские ожидания по всемирно-
му «христианско»-социалистическому перевороту, но и  в  качестве 



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm61

важнейшего средства их собственной легитимации. Будучи реально рас-
колом внутри русского Православия (несмотря на претензии представ-
лять собой всю русскую церковную полноту) и не имея за собой многове-
ковой традиции или широкого народного признания, обновленцы остро 
нуждались во внешнем авторитете, который мог бы освятить их статус 
как канонической церковной власти. Таким авторитетом в  их глазах 
выступало мировое, и в первую очередь греческое, православие в лице 
Константинопольского патриархата. Установление и демонстрация проч-
ной связи с ним превратились в вопрос выживания и политической це-
лесообразности внутри СССР. Уже в 1923 году в «Послании Священного 
Синода всем Восточным Патриархам», опубликованном в самом первом 
номере «Вестника Священного синода православной российской церкви», 
выражалась «глубокая скорбь» от того, что «катастрофические потрясе-
ния в церковной и политической жизни» вызвали «прекращение общения 
с нашей Великой Матерью Вселенской Константинопольской Церковью». 
Члены обновленческого Синода подчёркивали свою якобы ортодоксаль-
ность, заявляя, что никогда не «оторвутся» от «православного Востока» 
(Послание 1923: 1–3).

Одновременно обновленцы активно создавали впечатление, что 
«православный Восток» уже принял их сторону. В самом первом из вы-
шедших номеров их «Вестника» отдельной заметкой подчёркивалось, что 
«Восточная церковь не признаёт Тихона», а представители константино-
польского и александрийского патриархов якобы заявили обновленческо-
му Синоду, что признают его «единственным органом церковного управ-
ления российской православной церкви» (Восточная 1923: 30). Таким 
образом, Вселенский собор, инициированный Константинополем, ви-
делся не только инструментом реформ, но и трибуналом, дающим окон-
чательную легитимацию русским обновленцам, резко усиливающим их 
позиции в противостоянии с «тихоновцами».

После избрания в 1924 году патриарха Константина VI и его заявле-
ния о созыве собора на Пятидесятницу 1925 года в Иерусалиме ожидания 
обновленцев достигли пика4. 

Обновленческий «Вестник» опубликовал «Программу работ бу-
дущего Вселенского Собора 1925  года» в  Святом граде Иерусалиме, 

4 Шкаровский М. В. Отношения Константинопольского патриархата и Русской Церкви в 1917 — 
начале 1930-х гг. // Санкт-Петербургская духовная академия. Официальный сайт. — URL: https://
spbda.ru/publications/m-v-shkarovskiy-otnosheniya-konstantinopolskogo-patriarhata-i-russkoy-cerkvi-
v-1917-nachale-1930-h-gg/ (дата обращения: 05.09.2025).



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

62mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

предполагавшую не просто технические изменения, но тотальную реви-
зию: пересмотр канонического права, «критики богословов на догматы 
веры», символических книг, учения о таинствах с целью выработки но-
вого «официального исповедания» (Программа 1925: 2). Собор в итоге 
не состоялся, но подробное обсуждение обновленческими идеологами 
предполагаемых реформ вполне характеризует их реформаторско-мес-
сианские планы.

В 1926 году обновленцы публикуют «Обращение предсоборной ко-
миссии ко всем христианам», где с пафосом заявляют, что в 1926 году 
на Афоне «созывается 8 Вселенский Собор», призванный разрешить во-
прос об «общении и единении... со всеми христианскими Церквами». 
Обращение, апеллируя к «соборному разуму и Духу Святому», призыва-
ет всех христиан принести любые недоумения на суд собора и не верить 
«слухам» об его отмене (Обращение 1926: 23).

Обновленческим Священным синодом была сформирована предсо-
борная комиссия. Она прямо настаивала на «видоизменяемости канони-
ческого права», возможности его трансформации под «местные условия 
каждой церкви», особенно применительно к «практике и потребностям 
Русской церкви». Фундаментальными для работы комиссии стали не 
только принцип ревизии канонического права, но даже «догматическое» 
«творчество» и его «продолжаемость5 в церкви» (Предсоборная 1925: 3).

Опубликованная в  «Вестнике Священного синода православной 
российской церкви» «Программа работ будущего Вселенского Собора 
1925 года в Святом граде Иерусалиме», подписанная константинополь-
ским представителем архимандритом Василием (Димопуло), представ-
ляла собой не план косметического ремонта, а проект тотальной пере-
стройки всего мирового Православия.

Несмотря на формальное утверждение о «незыблемости» догматов 
семи реальных Вселенских Соборов, говорилось о необходимости пере-
смотра предстоящим собором «символических книг Православия (испове-
дания Митрофана Критопуло, Петра Могилы, Синода в Яссах и других)», 
поскольку они «содержат толкования и взгляды на догматы, сложивши-
еся после Вселенских соборов». Та же участь готовилась и «различным 
учениям Православной Церкви до и после падения Константинополя 
(например, таинства, о пресуществлении и др.)» (Программа 1925: 2). 
Более того, программой предполагалось создание нового «официального 

5 Именно так в источнике.



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm63

исповедания Православной Веры» (Программа 1925: 2), что уже само по 
себе было вызовом непререкаемому авторитету Никео-Цареградского 
Символа веры.

Обновленческая предсоборная комиссия намеревалась обсуждать 
«пределы допустимых в рамках вселенского православия догматических 
разномыслий» (Предсоборная 1925: 3). Такая формулировка, особенно 
в контексте призывов со стороны комиссии к «догматическому творче-
ству», означала радикальный отказ от понимания догмата как раскрытия 
данной истины и замену его на релятивистский принцип непрерывного 
человеческого «творчества», адаптирующего веру к «запросам времени». 
Предполагалось обсуждать также «понимание богодухновенности Св. 
Писания» и «неизгладимости благодати таинств» (Предсоборная 1925: 3).

Важное место в планах предсоборной комиссии занимали вопросы 
самого «принципа каноничности», то есть что считать каноническим, 
а что нет, и обсуждение различия между «общепризнанными и видоиз-
меняемыми нормами канонического права» (Предсоборная 1925: 3). 
Такой подход уничтожал саму идею канона как неизменного правила, 
заменяя его релятивистским критерием сиюминутной «целесообразно-
сти» и «местных условий». Практическим шагом должно было стать «ко-
дифицирование общеобязательных канонов» (Предсоборная 1925: 3), 
то есть создание нового, «очищенного» свода правил, где традиционные 
нормы, мешавшие обновленческой практике (например, 12-е правило 
Трулльского Собора о безбрачии епископата), были бы объявлены уста-
ревшими.

Ближайшими задачами по реформе канонического права, выдви-
нутыми комиссией, были «обоснование практики брачного епископата 
и второбрачия духовенства» и пересмотр норм брака в условиях господ-
ства гражданского брака. Это являлось осознанным и грубым попранием 
многовековой канонической традиции (Предсоборная 1925: 3).

Предсоборная комиссия настаивала также на необходимости обосно-
вания «принципа богослужебного творчества» и выяснения «пределов 
обязательной единообразности» в богослужении (Предсоборная 1925: 3), 
что подрывало сакральную природу литургического предания, превращая 
его в продукт человеческого творчества.

Таким образом, всё богословское наследие Православной Церкви за 
последнее тысячелетие объявлялось условным, лишённым окончатель-
ного авторитета и требующим переоценки в духе Модерна, с опорой, как 
мы видели из текстов обновленческих идеологов, на факты социальных 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

64mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

изменений в ходе мировой революции. Это наследие должно было пер-
манентно пересматриваться «соборным разумом» применительно к «те-
кущему моменту». Социальная революция не только надела на ушедшую 
к обновленцам часть Русской Церкви одежды аббревиатуры «Р.П.Ц.» по 
образцу «Р.С.Ф.С.Р.», но и задала сами рамки мышления в рамках торже-
ствующего Модерна.

Идеалом обновленцев становилась предельно упрощённая, деистори-
зованная и институционально гибкая псевдоцерковность. Она мыслилась 
как сообщество, сознательно освободившее себя от «скорлупы» истори-
ческого Предания, догматической сложности и жёстких канонических 
рамок, в идеале с опорой на простую формулу «Иисус Христос — Сын 
Божий». По замыслу обновленцев такая «очищенная» Церковь, вернув-
шаяся к мнимой «апостольской простоте» и поставившая во главу угла 
социальные лозунги, должна была стать не просто легитимной, но и ве-
дущей силой в новом мире. 

Она претендовала на роль духовного проводника в социалистиче-
скую эпоху, призванного «христианизировать» социальный переворот 
и, в свою очередь, черпать в нём силы для собственного «воскрешения». 
В этой утопии обновленческая «Российская православная церковь» виде-
лась не периферийным явлением, а авангардом всемирного преображе-
ния христианства, призванным из Москвы задать новый курс для всего 
православного мира и даже христианства. И делать это предполагалось 
через институт Вселенского Собора.

Собрание, именуемое Вселенским Собором, в итоге так и не было 
созвано ни греками, ни обновленцами. Но если гипотетически пред-
положить такую возможность, действительно ли оно стало бы именно 
Вселенским собором и было бы вправе реформировать догматику и ка-
ноническое право?

В своём «Курсе церковного права» известный современный кано-
нист протоиерей Владислав Цыпин подробно анализирует феномен 
Вселенского Собора. На основании экклезиологических принципов, изло-
женных протоиереем Владиславом Цыпиным, планировавшийся в 1920-е 
годы частью греческих церковных кругов и русскими обновленцами со-
бор не мог бы быть признан Вселенским по причинам, коренящимся в са-
мой сути этого института. 

Главнейшей компетенцией Вселенского Собора, согласно протоие-
рею Владиславу Цыпину, является «разрешение спорных догматических 
вопросов» и непогрешимое изложение догматов, данных в Откровении, 



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm65

с  целью защиты истины от ересей. Догматы, сформулированные на 
Вселенских соборах, «непоколебимы», и любое их нарушение ведёт к осу-
ждению как ересь (Цыпин 2004: 266). 

Планировавшаяся обновленцами кардинальная реформа догматики 
и канонического права по своей цели противоречила сути Вселенского 
Собора, который призван не реформировать (т. е. изменять) Откровенную 
истину, а свидетельствовать о ней и защищать от искажений. 

Как пишет отец Владислав, Собор имеет право «окончательного, не 
подлежащего отмене суждения о всяком учении… на тот предмет, соот-
ветствует ли оно Преданию или противоречит ему», а не права пересма-
тривать само Предание (Цыпин 2004: 266). Планировавшийся обновлен-
цами и греками собор с самого начала не соответствовал бы критерию, 
сформулированному преподобным Максимом Исповедником: «Святы 
и признаны те соборы, которые подтверждены правильностью догматов» 
(Цыпин 2004: 267–268).

Голос церковного народа является важным свидетельством, хотя и не 
служит средством окончательной рецепции Вселенского Собора, имеет 
тем не менее важное значение (Цыпин 2004: 267). Планы реформ (таких, 
как отмена обязательного безбрачия епископата, второбрачие духовен-
ства, переход на новый стиль, радикальные изменения в богослужении) 
не имели широкой поддержки в православном народе, вызывали резкое 
отторжение значительной его части, что предопределило бы невозмож-
ность общецерковной рецепции его постановлений. Это характерно не 
только для России. Даже в  отношении к  грекам реформаторам после 
Всеправославного конгресса 1923 года, объявившего о переходе на «но-
вый» стиль, пришлось применять меры принуждения для исполнения 
этого решения. В России обновленчество и церковное реформаторство 
тем более не пользовались народной поддержкой. Собор, не получивший 
признания в подавляющем большинстве Поместных Церквей и среди ве-
рующих, не может считаться выразителем голоса всей Церкви.

Вселенский Собор, как отмечает протоиерей Владислав Цыпин, яв-
ляется «высшей инстанцией единой земной Церкви, которая находится 
под прямым водительством Святого Духа» (Цыпин 2004: 267). Епископы 
на Вселенском Соборе, по Цыпину, являются «представителями своей 
Поместной Церкви и выражают не собственные мнения, а свидетельст-
вуют о вере своей Церкви» (Цыпин 2004: 265). Обновленцы же и под-
держивавшие их греческие реформаторы представляли не веру полноты 
своих Поместных Церквей, а лишь узкие группы.



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

66mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Протоиерей Владислав Цыпин отмечает факт созыва всех семи 
Вселенских Соборов императорами, однако не отрицает возможности 
нового Собора «по почину иных, собственно церковных инстанций» 
(Цыпин 2004: 265). Следовательно, отсутствие императора само по себе 
не было бы препятствием. Ключевая проблема — не в фигуре созывающе-
го, а в природе созывающей инстанции. В случае русских обновленцев это 
была не общепризнанная церковная власть, а фракция внутри церковного 
тела, находившаяся в конфликте с каноническим строем.

Исторически, как отмечает отец Владислав, «окончательное призна-
ние собора Вселенским принадлежало последующему собору» (Цыпин 
2004: 267). И здесь существовала реальная, с точки зрения автора на-
стоящей статьи, опасность перечёркивания всего сказанного выше о не-
возможности для греческих реформаторов и российских обновленцев 
собрать Вселенский Собор. Да, по факту догматических и канонических 
реформ, говоря словами преподобного Максима Исповедника, «свято-
татственных кощунственных учений» (Цыпин 2004: 267), такой собор 
реально не был бы Вселенским. Но периодическая череда таких собра-
ний, собираемых, например, раз в пять лет, могла бы, при благоприятных 
для реформаторов обстоятельствах, привести к насильственной рецеп-
ции их решений и, как результат, к полной трансформации мирового 
Православия на протяжении буквально нескольких десятилетий.

Однако обстоятельства оказались совершенно иными, нежели ожи-
дали обновленцы в России и греческие реформаторы. Мировая револю-
ция не состоялась, социализм стал утверждаться в одной отдельной стра-
не, превратился, по сути, в государственное явление. Развитие СССР со 
второй половины 20-х годов не требовало никакой особой религиозной 
легитимации, тем более основанной на мессианских идеях некоего аб-
страктного «возрождённого христианства».

Сами обновленцы ещё до «года великого перелома» (1929), резко 
ужесточившего государственно-церковные отношения, были вынуждены 
констатировать своё весьма непростое положение в СССР. Пока идеологи 
вроде Титлинова писали о «воскрешении христианства» и «историческом 
перевороте мирового значения», а предсоборная комиссия рассылала воз-
звания о грядущем «8-м Вселенском Соборе», высший административный 
орган обновленческой Р.П.Ц. — пленум Священного синода — обращался 
к правительству СССР с униженными просьбами: облегчить налогообло-
жение священников, изменить их правовой статус, изменить правовое 
положение клира в приходах (Обращение 1925: 4).



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm67

Бытовая, униженная повестка дня, полная экономических и бюрокра-
тических проблем, находилась в абсолютном, почти сюрреалистическом 
контрасте с пафосом статей о том, что «с судьбой обновленчества связаны 
судьбы... всего христианства» (Титлинов 1926: 4). 

Практика ежедневного выживания в условиях воинствующе атеисти-
ческого государства беспощадно обнажала утопичность их грандиозных 
планов. Синод вынужден был бороться не за лидерство в мировом хри-
стианстве, а за право священников платить меньше налогов и бесплатно 
учить своих детей, что являлось красноречивым свидетельством истин-
ного места и возможностей обновленческой церкви в советской системе 
даже в благополучные для них 1920-е годы.

Оценка планов обновленцев по слому мирового Православия была 
бы неполной без понимания позиции их главных оппонентов, последова-
телей святителя Тихона, Патриарха Московского, — сторонников кано-
нического строя. Последовательное неприятие обновленчества поколе-
нием новомучеников и исповедников Церкви Русской, отказ участвовать 
в его проектах, в том числе так называемом Третьем Поместном соборе 
1925 года, не было упрямством, а являлось единственно верной эккле-
зиологической позицией, продиктованной самой сутью происходившего 
конфликта.

Обновленческий Синод прямо угрожал тем, кто не присоединится 
к их «вселенской работе»: «Соборным разумом отсечены будут засохшие 
ветви от древа Церкви Христовой» (Воззвание 1925: 2). Под «засохшими 
ветвями», вне всякого сомнения, понимались «тихоновцы». Эта угроза 
была не риторической фигурой, а планом использования высшего ав-
торитета планируемого Вселенского сбора для придания легитимности 
полному отлучению (анафеме) канонической Церкви. Участие в таком 
соборе означало бы для «тихоновцев» молчаливое признание права этого 
органа пересматривать основы веры и «отсекать» верных ей.

Для обновленцев «единство» означало капитуляцию оппонентов 
и принятие их революционной программы. Любое «воссоединение» на 
этих условиях было бы не миром, а самоубийством Церкви, означавшим 
признание легитимности догматического и канонического ревизионизма. 
«Тихоновцы» стояли перед выбором: либо быть объявленными «засохши-
ми ветвями», сохранив верность Преданию, либо «привиться» к обнов-
ленческому древу ценой отказа от самой природы Православия.

Подвиг исповедничества стал срывом планов ликвидации мирового 
Православия. Если бы российские православные действовали в единстве 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

68mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

по планам обновленческих идеологов, да ещё с опорой на мощную силу 
мировой революции (которой, по Промыслу Божию, не случилось), то, 
как уже отмечалось выше, сообщество Православных Поместных Церквей 
могло бы оказаться как минимум в огромной опасности тотального раз-
мывания своих основ.

 Непримиримая позиция «тихоновцев», их готовность к гонениям, 
тюрьмам и смерти, но не к признанию раскола, имела промыслительное 
значение. Их сопротивление лишало любой «вселенский» форум с участи-
ем лишь обновленцев и их союзников легитимности и вселенского пред-
ставительства. Без участия крупнейшей по численности Русской Церкви 
в её каноническом виде такой собор превращался бы во внутреннее со-
брание одной группировки, неспособное говорить от имени всего миро-
вого Православия. Стойкость исповедников стала живым свидетельством 
того, что истинная Церковь сохраняет верность Христу, даже будучи го-
нимой и объявленной маргинальной.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

Введенский, Александр, митр. Апологетическое обоснование об-

новленчества (Доклад на пленуме Св. Синода 27 января 1925 года) 

// Вестник Священного синода православной российской церкви. — 

1925. — № 1. — С. 18–28.

Воззвание Священного Синода // Вестник Священного Синода 

православной российской церкви. — 1925. — № 1. — С. 1–2.

Восточная церковь не признаёт Тихона // Вестник Священного 

синода православной российской церкви. — 1923. — № 1. — С. 30.

Деяния III Поместного собора Православных церквей на терри-

тории СССР // Вестник Священного синода православной российской 

церкви. — 1926. — № 6 (2). — С. 1–32.

Обращение к правительству СССР пленума Св. Синода 27–31 ян-

варя 1925 г. // Вестник Священного синода православной российской 

церкви. — 1925. — № 1. — С. 3–4.

Обращение предсоборной комиссии ко всем христианам // 

Вестник Священного синода православной российской церкви. — 

1926. — № 5 (1). — С. 23.



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm69

Покровский А. И. Доклад профессора А. И. Покровского по кано-

ническим вопросам к третьему Российскому Поместному и будущему 

Вселенскому соборам // Вестник Священного Синода православной 

российской церкви. — 1925. — № 4. — С. 14–24.

Поместный собор Российской Православной церкви 1923 года 

(обновленческий). Бюллетени // История Русской Православной 

Церкви. Новый патриарший период. Т. 1. 1917–1970 / под ред. 

М. Д. Данилушкина. — СПб. : Воскресение, 1997. — С. 842–867.

Попов В. Д. Проблема соединения церквей // Вестник Священ-

ного синода православной российской церкви. — 1926. — № 5 (1). — 

С. 5–10.

Послание Священного Синода всем Восточным Патриархам // 

Вестник Священного синода православной российской церкви. — 

1923. — № 1. — С. 1–3.

Предсоборная комиссия // Вестник Священного синода право-

славной российской церкви. — 1925. — № 1. — С. 2–3.

Программа работ будущего Вселенского Собора 1925 года в Свя-

том граде Иерусалиме // Вестник Священного синода православной 

российской церкви. — 1925. — № 1. — С. 2.

Титлинов Б. В. Единое христианство // Вестник Священного 

синода православной российской церкви. — 1925. — № 4. — С. 8–9.

Титлинов Б. В. Смысл обновленческого движения в истории // 

Вестник Священного синода православной российской церкви. — 

1926. — № 5 (1). — С. 1–4.

Троицкий Александр, свящ. Вестник Священного Синода 

православных церквей в СССР // Православная энциклопедия. —  

Т. VIII. — М. : Церковно-научный центр «Православная энциклопе-

дия», 2004. — С. 44–45.

Холопов И. Д. Современные проблемы христианства // Вестник 

Священного синода православной российской церкви. — 1926. —  

№ 5 (1). — С. 20–21.

Шкаровский М. В. Отношения Константинопольского патриар-

хата и Русской Церкви в 1917 — начале 1930-х гг. // Санкт-Петербург-

ская духовная академия. — Официальный сайт. URL: https://spbda.

ru/publications/m-v-shkarovskiy-otnosheniya-konstantinopolskogo-pa-

triarhata-i-russkoy-cerkvi-v-1917-nachale-1930-h-gg (дата обращения: 

05.09.2025).

Якимчук И. З. Всеправославный конгресс // Православная эн-

циклопедия. — Т. IX. — М. : Церковно-научный центр «Православная 

энциклопедия», 2005. — С. 680–683.



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

70mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

Сведения об авторе:
Игумен Виталий (Игорь Николаевич Уткин) — кандидат поли-
тических наук, доцент кафедры богословия Российского право-
славного университета святого Иоанна Богослова, секретарь 
Архиерейского совета Ивановской митрополии, 127051, Россия, 
Москва, Крапивенский пер., 4, e-mail: inok_vitl@mail.ru

Конфликт интересов:
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.

Статья поступила в редакцию 08.11.2025; одобрена после рецен-
зирования 12.11.2025; принята к публикации 20.11.2025.



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm71

Hegumen Vitaly (I. N. Utkin) 

RUSSIAN ORTHODOX UNIVERSITY OF SAINT JOHN THE DIVINE, 

MOSCOW, RUSSIA, 

The Project of an 
Ecumenical Council as a 

Space of Renovationist 
Utopia (Based on 

Materials from the 
“Bulletin of the Holy 

Synod of the Orthodox 
Russian Church”)

Abstract. This article analyzes the strategic vision of the 
Renovationist movement in the USSR during the 1920s, which 
sought a radical transformation of global Orthodoxy (and 
subsequently of world Christianity) through the mechanism of 
regularly convened and democratically elected “ecumenical 
councils”. Initially, the Renovationists planned to rely on Greek 
reformers when convening such a council. Later, however, 
they envisaged using the state resources of the Soviet Union to 
integrate this project into the broader process of world revolution 
through a comprehensive revision of Christianity. In this sense, the 
initiative functioned as a messianic project aimed at sacralizing 
revolutionary modernity. The institution of the “ecumenical 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

72mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

council” was conceived as the final stage in the construction of 
a system of ecclesiastical electoral democracy. The project was 
to begin with the ecumenical legitimization of the decisions of 
the so-called Second All-Russian Local Council of 1923, which 
introduced a married episcopate and permitted second marriages 
for clergy. However, the Renovationists’ ambitions extended much 
further. Their proposals included strategies for the permanent 
transformation of Church Tradition, a complete restructuring of 
canon law, the creation of a new “official confession of faith”, 
and, ultimately, the reduction of dogma to the minimalist formula 
“Jesus Christ is the Son of God”. Although the planned “ecumenical 
council” would not have been a genuine Ecumenical Council in the 
canonical sense, unanimous support from the participating Local 
Churches could have made it a powerful instrument for dismantling 
global Orthodoxy. Nevertheless, the uncompromising stance of 
the New Martyrs and Confessors of the Russian Church (who, even 
after the death of Patriarch Tikhon, categorically refused to consider 
union with the so-called Renovationist “Russian Orthodox Church”), 
prevented the movement from presenting itself as the legitimate 
fullness of the Russian Church before the wider Christian world. In 
this way, the act of moral courage of these figures became a means 
of preserving Orthodoxy itself. 

Keywords: Renovationism, ecumenical council, reform, 
transformation of Orthodoxy, canon law, dogma, creed, Soviet 
state, messianism, pre-conciliar commissions, New Martyrs and 
Confessors

For citation: Vitaly, (Utkin, I. N.), Hegumen. (2025). The Project 
of an Ecumenical Council as a Space of Renovationist Utopia  
(Based on Materials from the “Bulletin of the Holy Synod of the 
Orthodox Russian Church”). Orthodoxia, (4), 52–75. [In Russian].  
DOI: 10.53822/2712-9276-2025-4-52-75

REFERENCES:

Deyaniya III Pomestnogo sobora Pravoslavnykh tserkvey na territorii 
SSSR [Acts of the III Local Council of Orthodox Churches in the Territory 

of the USSR]. (1926). Vestnik Svyashchennogo sinoda pravoslavnoy rossiys‑
koy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox Russian Church], 

2(6), 1–32. [In Russian].



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm73

Kholopov, I. D. (1926). Sovremennyye problemy khristianstva [Con-

temporary Problems of Christianity]. Vestnik Svyashchennogo sinoda pra‑
voslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox 

Russian Church], 1(5), 20–21. [In Russian].

Obrashcheniye k pravitel’stvu SSSR plenuma Sv. Sinoda 27–31 yan‑
varya 1925 g. [Appeal to the Government of the USSR by the Plenum of 

the Holy Synod, January 27–31, 1925]. (1925). Vestnik Svyashchennogo 
sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the 

Orthodox Russian Church], 1, 3–4. [In Russian].

Obrashcheniye predsobornoy komissii ko vsem khristianam [Appeal of 

the Pre‑Council Commission to All Christians]. (1926). Vestnik Svyashchen‑
nogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of 

the Orthodox Russian Church], 1(5), 23. [In Russian].

Pokrovskiy, A. I. (1925). Doklad professora A. I. Pokrovskogo po 

kanonicheskim voprosam k tret’yemu Rossiyskomu Pomestnomu i budu-

shchemu Vselenskomu soboram [Report of Professor A. I. Pokrovsky on 

Canonical Issues for the Third Russian Local Council and the Future Ecu-

menical Council]. Vestnik Svyashchennogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy 
tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox Russian Church], 4, 

14–24. [In Russian].

Pomestnyy sobor Rossiyskoy Pravoslavnoy tserkvi 1923 goda (obnov‑
lencheskiy). Byulleteni [Local Council of the Russian Orthodox Church of 

1923 (Renovationist). Bulletins]. (1997). In Istoriya Russkoy Pravoslavnoy 
Tserkvi. Novyy patriarshiy period [History of the Russian Orthodox Church. 

The New Patriarchal Period] (Vol. 1, pp. 842–867). Saint Petersburg : 

Voskresenie. [In Russian].

Poslanie Svyashchennogo Sinoda vsem Vostochnym Patriarkham [Mes-

sage of the Holy Synod to All Eastern Patriarchs]. (1923). Vestnik Svyash‑
chennogo Sinoda рravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod 

of the Orthodox Russian Church], 1, 1–3. [In Russian].

Predsobornaya komissiya [Pre‑Council Commission]. (1925). Vestnik 
Svyashchennogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy 

Synod of the Orthodox Russian Church], 1, 2–3. [In Russian].

Programma rabot budushchego Vselenskogo Sobora 1925 goda v Svya‑
tom grade Ierusalime [Program of Works for the Future Ecumenical Council 

of 1925 in the Holy City of Jerusalem]. (1925). Vestnik Svyashchennogo 
sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the 

Orthodox Russian Church], 1, 2. [In Russian].

Shkarovsky, M. V. (2013). Otnosheniya Konstantinopol’skogo pa-

triarkhata i Russkoy Tserkvi v 1917 — nachale 1930‑kh gg. [Relations 

between the Patriarchate of Constantinople and the Russian Church in 



HEGUMEN VITALY (UTKIN)

74mmmORTHODOXIA. 2025. № 4

1917 — early 1930s]. Saint Petersburg Theological Academy. Official 

website. URL: https://spbda.ru/publications/m-v-shkarovskiy-otnosh-

eniya-konstantinopolskogo-patriarhata-i-russkoy-cerkvi-v-1917-nachale-

1930-h-gg (Accessed: 05.09.2025). [In Russian].

Titlinov, B. V. (1925). Edinoye khristianstvo [One Christianity]. Vest‑
nik Svyashchennogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the 

Holy Synod of the Orthodox Russian Church], 4, 8–9. [In Russian].

Titlinov, B. V. (1926). Smysl obnovlencheskogo dvizheniya v istorii 

[The Meaning of the Renovationist Movement in History]. Vestnik Svyash‑
chennogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod 

of the Orthodox Russian Church], 1(5), 1–4. [In Russian].

Troitskiy, A., pr. (2004). Vestnik Svyashchennogo Sinoda pravo-

slavnykh tserkvey v SSSR [Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox 

Churches in the USSR]. In Pravoslavnaya entsiklopediya [Orthodox En-

cyclopedia] (Vol. 3, pp. 44–45). Moscow : Tserkovno‑nauchnyy tsentr 

“Pravoslavnaya entsiklopediya”. [In Russian].

Vostochnaya tserkov’ ne priznayet Tikhona [The Eastern Church 

does not recognize Tikhon]. (1923). Vestnik Svyashchennogo sinoda 
pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox 

Russian Church], 1, 30. [In Russian].

Vozzvaniye Svyashchennogo Sinoda [Appeal of the Holy Synod]. 

(1925). Vestnik Svyashchennogo sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi 
[Bulletin of the Holy Synod of the Orthodox Russian Church], 1, 1–2. 

[In Russian].

Vvedenskiy, A., “metr.”. (1925). Apologeticheskoe obosnovanie 

obnovlenchestva (Doklad na plenume Sv. Sinoda 27 yanvarya 1925 goda) 

[Apologetic Justification of the Renovationist Movement (Report at the 

Plenum of the Holy Synod, January 27, 1925)]. Vestnik Svyashchennogo 
sinoda pravoslavnoy rossiyskoy tserkvi [Bulletin of the Holy Synod of the 

Orthodox Russian Church], 1, 18–28. [In Russian].

Yakimchuk, I. Z. (2005). Vsepravoslavnyy congress [Pan‑Orthodox 

Congress]. In Pravoslavnaya entsiklopediya [Orthodox Encyclopedia] 

(Vol. 9, pp. 680–638). Moscow : Tserkovno‑nauchnyy tsentr “Pravoslavnaya 

entsiklopediya”. [In Russian].

About the author:
Hegumen Vitaly (I. N. Utkin)  — Candidate of Political Sciences, 
Associate Professor of the Department of Theology at the 
Russian Orthodox University of Saint John the Divine, Secretary 



ИГУМЕН ВИТАЛИЙ (УТКИН)

	 ОРТОДОКСИЯ. 2025. № 4mmm75

of the Bishops’ Council of the Ivanovo Metropolia, 4, Krapivensky 
pereulok, Moscow, Russia, 127051, e-mail: inok_vitl@mail.ru 

Conflict of interest:
The author declares no conflict of interests.

The article was submitted 08.11.2025; approved after reviewing 
12.11.2025; accepted for publication 20.11.2025.


